
DE LA

LES

N° 3
OCTOBRE 2023

RÉTABLISSEMENT 
DE L'ESCLAVAGE

RACISME ET ESCLAVAGE

En 2020, en France, les personnes issues 
des outre-mer et de l’Afrique subsaharienne 
forment le groupe qui déclare le plus avoir 
été victime de discriminations en raison de 
l’origine. Ces discriminations sont fondées 
sur des stéréotypes et des préjugés sur 
les personnes noires, qui s’inscrivent dans 
l’histoire longue de la colonisation et de 
l’esclavage dans l’espace colonial français. 
Cette note de la FME vise à éclairer le lien 
entre cette histoire et celle de la formation 
de l’idéologie raciste en France.

En effet, si l’esclavage est un phénomène 
qui concerne tous les continents et toutes 
les époques, la mise en esclavage des 
populations africaines dans les colonies 
européennes à partir du XVe siècle a 
progressivement créé des représentations 
alimentant de fortes hiérarchies sociales. 

Dans les colonies françaises esclavagistes, le 
« préjugé de couleur » érige une puissante 
barrière sociale construite sur l’ascendance 
esclave supposée des personnes.

 Après la première abolition sous la Révolution 
puis son rétablissement en 1802, les discours 
des savants naturalistes qui classent l’humanité 
en « races » servent à justifier scientifiquement 
le maintien des hiérarchies coloniales.

Cette « science des races » a accompagné la 
seconde colonisation au XIXe siècle, désormais 
justifiée par une prétendue mission civilisatrice 
des « races supérieures » vis-à-vis des « races 
inférieures », au bas desquelles étaient classées 
les personnes noires essentialisées. 

Dans l’espace colonial français, cette 
construction a été contestée par de nombreuses 
figures intellectuelles issues notamment des 
Caraïbes, de l’Afrique et des Amériques. Elle a 
été officiellement condamnée par les Nations 
Unies après 1945. 

Mais cette condamnation n’a effacé ni 
l’empreinte du préjugé de couleur dans les 
sociétés post-esclavagistes, ni les stéréotypes, 
portant sur des caractères physiologiques 
ou culturels, qui participent à inférioriser ou 
discriminer les personnes perçues noires.

UNE HISTOIRE LIÉE

Note 3 Racisme.indd   1 02/10/2023   16:56



2

POUR LUTTER CONTRE LE RACISME ET LES DISCRIMINATIONS qui traversent 

la société française, au-delà des mesures générales destinées à réprimer ces 

comportements et à en punir les auteurs, la FME recommande aux acteurs publics et 

privés de :

◆◆ mieux identifier les stéréotypes qui en sont à l’origine et qui sont inscrits dans l’histoire 

de la France et de lutter contre leur diffusion, notamment ceux associant « esclavage » 

et « Afrique » ; 

◆◆ mobiliser la mémoire des combats contre l’esclavage et pour l’égalité des droits 

dans l’empire colonial français, particulièrement avec les ressources que sont les lieux de 

mémoires, musées, monuments, comme le recommande le Plan 2023-2026 de lutte contre 

le racisme, l’antisémitisme et les discriminations sur l’origine présenté par le gouvernement 

le 30 janvier 2023. 

◆◆ mettre en œuvre les recommandations qu’elle a formulées dans sa Note n°1 sur la place 

de l’esclavage dans les programmes et manuels scolaires.

LES AUTEURS

Aurélia Michel
Historienne, maîtresse de conférences 
Université Paris Cité, CESSMA

Magali Bessone
Philosophe, professeure des universités 
Université Panthéon-Sorbonne Paris 1

Catherine Coquery-Vidrovitch
Historienne, professeure émérite des universités
Université Paris Cité

Romuald Fonkoua
Professeur des universités en littérature comparée
Sorbonne Université

Jean Hébrard
Historien, Inspecteur général honoraire de l’Education nationale
EHESS, Mondes américains-CRBC

Jean Moomou
Historien, professeur des universités
Université de Guyane

Dominique Rogers
Historienne, maîtresse de conférences
Université des Antilles

Ibrahima Thioub
Historien, professeur émérite
Université Cheikh Anta DIOP

Directrice de la publication : 

Dominique Taffin

La note Racisme et esclavage  

est le fruit du travail collectif  

d’un groupe constitué  

au sein du conseil scientifique 

de la Fondation.

Le texte principal de la note a été 

écrit par les auteurs ci-contre.

Les focus sont signés  

de leurs auteurs.

La mise en forme finale a été 

assurée par Pierre-Yves Bocquet 

et Dominique Taffin

Mise en page  

Syrinx Communication

Reproduction à but non commercial 
autorisée pour le texte, sous réserve de 

mention de l’origine et des auteurs  
© FME 2023

Note 3 Racisme.indd   2 02/10/2023   16:56



3

ALORS QUE LE GOUVERNEMENT FRANÇAIS a présenté le 30 janvier 2023 son 

nouveau plan pluriannuel de lutte contre le racisme, l’antisémitisme et les 

discriminations sur l’origine pour la période 2023-20261, la Fondation pour 

la mémoire de l’esclavage a décidé d’appuyer cette démarche en produisant, à 

destination du public général et des acteurs publics et privés engagés dans la 

lutte contre le racisme et les discriminations, une note scientifique explorant les 

liens entre racisme et esclavage dans l’espace français. 

Ces liens sont une conséquence 

du fait que l’esclavage, dans 

toutes les sociétés où il est 

pratiqué, produit des stigmates 

qui pèsent non seulement sur les 

personnes esclaves, mais aussi 

sur celles qui ont été affranchies 

et sur leurs descendants, 

souvent sur plusieurs générations. 

C‘est notamment le cas dans 

les traites esclavagistes visant 

des populations africaines, dont 

l’histoire dépasse largement 

le cas de la France, objet de la 

présente étude. Néanmoins, 

afin de replacer le cas français 

dans le contexte plus large où 

il est apparu et s’est développé 

jusqu’à nos jours, des focus 

thématiques proposent un regard 

sur l’expérience d’autres sociétés 

marquées par l’esclavage des 

populations africaines et de 

leurs diasporas.

– 1 –

Disponible sur  
le site de la Dilcrah.

Pintura de castas con todas  
las 16 combinaciones, XVIIIe siècle, 

© Museo Nacional del Virreinato,  
Tepotzotlán, Mexico.

PRÉAMBULE

Note 3 Racisme.indd   3 02/10/2023   16:56



4

BIEN QUE L’EXISTENCE DES « RACES » HUMAINES, entendues comme 

des groupes homogènes et distincts selon des caractéristiques stables 

et transmissibles, ait depuis longtemps été invalidée par la biologie 

et la génétique, ces catégories ont été, dans certaines sociétés, des 

cadres de représentation, parfois des catégories juridiques qui 

ont déterminé des systèmes de domination, d’exploitation, de 

hiérarchisation voire d’extermination. Elles ont donc eu des effets 

bien réels sur la vie des individus auxquels ces catégories ou ces 

représentations ont été appliquées. 

Les historiens de l’Europe ont mis en évidence trois contextes 

d’émergence de la notion de race, construite comme catégorie de 

pensée au service d’un ordre politique et social : la confrontation, dans 

la péninsule ibérique notamment, du christianisme avec le judaïsme et 

l’islam à la fin du Moyen-Age ; la colonisation esclavagiste à partir du xvie 

siècle ; la «mise en ordre» de la nature par les sciences européennes au 

xviiie siècle (voir Focus 1 – La notion de race à l’époque moderne : trois 
généalogies). S’il y a encore des débats sur la filiation entre ces modèles 

historiographiques, ils ne sont pas incompatibles entre eux, et révèlent 

le même usage entrelacé du registre du culturel (religion, systèmes 

sociaux…) et du biologique pour construire la catégorie de « race ».

Le contexte de la colonisation des Amériques par les Européens à 

l’époque moderne a été particulièrement propice à la construction 

des catégories raciales. Combinant plusieurs expériences de 

déplacement massif de population, forcé ou volontaire, d’un continent 

ou d’un environnement à l’autre, mais aussi occasions de nombreux 

métissages, le développement des empires européens a fait émerger 

une interrogation sur les caractéristiques physiques et morales des 

différentes populations qu’ils rassemblaient, sur la transmissibilité de 

ces caractéristiques, et sur les relations hiérarchiques qu’elles pouvaient 

contribuer à fonder. Le recours massif à l’esclavage dans ces empires a 

notamment induit de multiples formes de stigmates censés révéler des 

origines serviles ou subalternes, et associés à une lecture sociale de 

l’apparence physique, en particulier la couleur de la peau. 

À son tour, cette construction a nourri l’élaboration des discours 

raciaux qui ont permis de justifier le maintien voire le développement 

de l’exploitation esclavagiste et coloniale. Or, même après la 

destruction du système esclavagiste et l’invalidation par la science 

INTRODUCTION 
« RACE », RACISME  

ET SOCIÉTÉS COLONIALES

– « L’angle facial des espèces » – 

Duhamel, in  
Julien-Joseph Virey,  

Histoire naturelle du genre humain,  
Paris, 1801, t. 2., Bibliothèque 
interuniversitaire de médecine

Note 3 Racisme.indd   4 02/10/2023   16:56



5

de la théorie des « races » humaines, le racisme persiste dans les sociétés 

contemporaines comme le produit d’un ensemble de préjugés, conscients 

ou inconscients, pesant sur certains groupes de population. 

En France, ce travail de déconstruction est particulièrement nécessaire en ce 

qui concerne les préjugés qui touchent de façon spécifique les personnes 

originaires d’Afrique subsaharienne, des Antilles, de Guyane ou des îles de 

l’océan Indien, parce qu’ils nourrissent non seulement des comportements 

ou des expressions racistes, mais aussi des mécanismes plus invisibles 

d’assignation, de discrimination et de reproduction des inégalités  

(voir Focus 2 – Les personnes noires, victimes de discrimination en France). 

1. LA NOTION DE RACE À L’ÉPOQUE MODERNE :  
TROIS GÉNÉALOGIES

TROIS MODÈLES HISTORIOGRAPHIQUES 
rendent compte de l’émergence du concept 

de race en Europe.

LE MODÈLE EN LIEN AVEC LA RELIGION se 
dessine autour du XVe siècle, voire dès le Moyen-
Âge dans la confrontation de l'Europe chrétienne 

avec l'islam et le judaïsme. Dans la péninsule 
ibérique, les statuts de limpieza de sangre 

(pureté de sang) nouent au XVe siècle le lien entre 
hérédité et appartenance au groupe des juifs et 
des musulmans, la lignée familiale l'emportant 
sur la religion pour déterminer les identités. Les 
convertis au christianisme et leurs descendants 

restent suspects et jugés inassimilables par 
essence, soumis à des lois discriminatoires et à 

des pratiques de marquage visuel qui produisent 
sur les corps des différences stigmatisantes. 

Essentialisation, naturalisation et construction 
visuelle de la différence sont trois caractéristiques 

centrales de la racialisation. 

SELON LE MODÈLE LIÉ À LA COLONISATION, 
la notion de race apparaît plutôt au début du 
XVIe siècle, avec l’expansion européenne, la 

traite transatlantique qui met en esclavage des 
millions d’Africains dans les Amériques et dans 
l’océan Indien : les termes « esclave » et « noir » 
deviennent peu à peu équivalents, tandis que 

la catégorie de « blanc » est utilisée par les 
personnes des colonies s’identifiant comme 

Européens : la race comme attribution d’un statut 

d’infériorité / de supériorité repérable dans des 
traits phénotypiques naît de l’association entre 

la couleur de peau noire et le statut dégradé de 
dépersonnalisation politico-juridique de l’esclave. 

ENFIN, LE MODÈLE LIÉ AU DÉVELOPPEMENT 
DES SCIENCES EUROPÉENNES redéfinit la race 
dans les travaux des savants naturalistes à la fin 

du XVIIe ou au début du XVIIIe siècles. Cherchant 
à rendre compte à la fois de l’unité de l’espèce 
humaine et de la pluralité des variétés en son 
sein, les taxonomies raciales articulent logique 
généalogique et logique anatomique et sont 

très vite mises au service d’une hiérarchisation où 
l’Européen blanc est systématiquement valorisé. 
La biologie, l’anthropologie, l’ethnologie, et un 
certain nombre de pseudo-sciences comme la 

phrénologie ou la physiognomonie construisent 
le discours du racisme scientifique qui perdure 

jusqu’à l’après-1945.

Magali Bessone

SOURCES

Doron Claude-Olivier, L’Homme altéré :  
races et dégénérescence (XVIIe -XIXe siècles),  

Paris, Éditions Champ Vallon, 2016

Schaub Jean-Frédéric et Sebastiani Silvia,  
Race et histoire dans les sociétés occidentales  

(XVe-XVIIIe siècle),  
Paris, Albin Michel, 2021

Note 3 Racisme.indd   5 02/10/2023   16:56



6

2. LES PERSONNES NOIRES,  
VICTIMES DE DISCRIMINATION  

EN FRANCE 

« Human billboard », un mannequin porte des tatouage éphémères

Un projet du CRAN entre les deux tours de la présidentielle le 24 avril 2017, place de la République à Paris,  
pour dénoncer le racisme qui laisse une trace indélébile. © Francois Guillot / AFP

EN L’ABSENCE DE STATISTIQUES ETHNIQUES en France, l’enquête 
Trajectoires et Origines de l’INSEE et de l’INED offre une approche des 

discriminations subies par les personnes en fonction de leur origine ou de 
celle de leurs parents. Elle montre que, en 2019-2020, ce sont les personnes 
issues des DOM et d’Afrique subsaharienne qui en France déclarent le plus 
de discriminations vécues (33 % pour les premières, 36% pour les secondes), 

ces chiffres étant même supérieurs lorsqu’ils sont déclarés par les populations 
descendantes (36% pour les descendants de parents issus des DOM, 41% 
pour les descendants de parents issus d’Afrique subsaharienne). Il apparaît 

également que ce sont les personnes originaires d’Afrique subsaharienne et 
leurs descendants qui sont les plus exposées au phénomène du « renvoi aux 
origines » (en 2008-2009, près de 80 % d’entre eux étaient souvent ou parfois 

interrogés sur leurs origines).

SOURCES

« En dix ans, le sentiment de discrimination augmente,  
porté par les femmes et le motif sexiste »,  

Jérôme Le, Odile Rouhban, Pierre Tanneau (Insee), Cris Beauchemin, Mathieu Ichou,  
Patrick Simon (Ined) Insee Première, n° 1911, juillet 2022

« Les discriminations ethniques et raciales dans l’enquête Trajectoires et origines :  
représentations, expériences subjectives et situations vécues »,  

M. Safi et P. Simon, Économie & Statistique, n°464-465-466, 2013.

Note 3 Racisme.indd   6 02/10/2023   16:56



7

POUR COMPRENDRE comment la couleur de la peau a pu devenir 

signifiante dans les sociétés occidentales, il faut considérer comment, à 

travers la pratique de plus en plus intense de l’esclavage des populations 

africaines, l’expansion coloniale européenne, d’abord dans les empires 

portugais et espagnols, puis dans les colonies des autres puissances 

européennes, dont la France, a petit à petit fait de cette caractéristique 

physique un marqueur aux implications sociales profondes.

Il convient tout d’abord de rappeler que l’esclavage n’a rien de 

spécifiquement européen : il a existé dans de très nombreuses sociétés, 

à toutes les époques et pendant des périodes longues, pour des usages 

variés (esclavage domestique, mercenariat contraint, administration, 

prostitution…). La violence intrinsèque de cette institution, qui crée une 

distance symbolique profonde entre la personne esclave et la société des 

libres, permet les formes les plus extrêmes du travail contraint, et suscite 

des mécanismes de stigmatisation qui ne s’appuient pas forcément sur  la 

notion de « race » (Focus 3 – Héritages de l’esclavage et racialisation en 
Afrique).

A l’orée de l’expansion coloniale européenne, au xve siècle, l’esclavage 

concerne des populations d’origine très variées (européennes, 

africaines, asiatiques), qui sont vendues à travers l’espace méditerranéen 

notamment. On les retrouve dans l’Europe du Sud, ainsi que dans 

les sociétés islamiques du Moyen-Orient et d’Afrique ou encore en 

Inde. C’est dans ce contexte que des navires portugais s’engagent 

progressivement dans le commerce des negros (« noirs », en portugais), 

c’est-à-dire des captifs sur les côtes d’Afrique de l’Ouest, notamment 

pour y exploiter les différentes îles conquises dans l’Atlantique.

Avec le développement de la colonisation européenne des Amériques 

après 1492, ce sont d’abord les populations amérindiennes qui sont 

mises en esclavage dans le Nouveau Monde, auxquelles s’ajoutent 

des travailleurs forcés européens. A la fin du xvie siècle, l’augmentation 

rapide des besoins en main-d’œuvre qu’induit le développement de 

l’économie de plantation conduit les Européens à se tourner vers la côte 

africaine pour s’approvisionner. La très grande majorité des personnes 

de condition esclave sur le continent américain est désormais d’origine 

africaine, si bien que le terme « nègre » (dérivé du negro portugais) 

commence à être utilisé dans l’espace atlantique comme un 

équivalent d’« esclave ». C’est notamment le cas en France qui au milieu 

du xviie siècle développe ses propres colonies aux « Indes occidentales », 

en particulier dans l’archipel caraïbe, où ce qualificatif désigne parfois les 

Femmes créoles

Joseph Savart, 1770,  
Musarth, Guadeloupe.

© Daniel Dabriou / Musarth

1 
LA FABRIQUE  

DE LA COULEUR

Note 3 Racisme.indd   7 02/10/2023   16:56



8

esclaves dans les textes officiels comme l’Edit du roi touchant la police 
des îles de l’Amérique Françoise, initié par Jean-Baptiste Colbert et 

approuvé par Louis XIV en 1685, qui sera ensuite connu sous le nom de 

Code noir au xviiie siècle. 

Cette évolution intervient alors que, à l’initiative de certains États 

(anglais, français, hollandais notamment), un système économique global 

fondé sur l’esclavage intègre des secteurs de plus en plus importants 

de l’économie européenne, au-delà des ports et de leurs hinterlands. 

Au fur et à mesure de sa croissance et du peuplement des régions 

de plantations, des sociétés complexes se mettent en place. On y 

trouve ainsi, aux côtés des derniers représentants des communautés 

EN AFRIQUE, LA CONSTRUCTION D’IDENTITÉS 
référées aux critères phénotypiques en général et 
à la couleur de la peau en particulier est le produit 

du contact avec les mondes européen et arabe, dès 
l’Antiquité. Mais c’est le développement de l’esclavage 

et de ses idéologies légitimatrices qui va conduire à 
une dévalorisation systématique, dans le contexte des 
traites d’abord transsaharienne et océan-indienne puis 

atlantique. Dans l’espace sous influence musulmane, si le 
texte coranique observe tout d’abord les différences de 
couleurs des humains mais « ne véhicule aucun préjugé 
de race ou de couleur » (Lewis, 1982, 1993), l’aliénation 
et la dévalorisation des Africains réduits en esclavage 
et identifiés à la couleur noire nourrit des préjugés qui 
se retrouvent dans le langage : la synonymie s’est alors 

établie entre Africain, noir (Sudan) et esclave (Abd).  

CES STÉRÉOTYPES DÉVALORISANTS sont repris 
par les Occidentaux, qui entrent en contact suivi avec 
l’Afrique par l’Atlantique à partir du XVe siècle. À l’âge 
de l’impérialisme conquérant des XIXe et XXe siècles 

leur usage nourrit le registre des identités chromatiques 
non seulement en Occident (dans les discours 

scientifiques comme dans les cultures populaires) mais 
aussi au sein des sociétés et des diasporas africaines 
elles-mêmes. Les savoirs et les représentations qui en 
ont résulté ont forgé une identité africaine racialisée 

où est posé comme une évidence que tout Africain du 
sud du Sahara est noir, que tout Noir est Africain du 

sud du Sahara, et que ces Africains racialisés ont tous 
partagé l’expérience historique d’être des victimes 

indifférenciées des traites esclavagistes, de l’esclavage 
colonial et de l’impérialisme européen, effaçant la 

complexité et les contradictions internes de ces 
sociétés. La puissance de ces constructions identitaires 

a rarement offert aux acteurs la possibilité de se 
dépêtrer de leurs logiques essentialistes sous-jacentes. 

AU CONTRAIRE, FACE À L’IMPUISSANCE à mettre 
un terme à la domination économique, à l’oppression 

politique et à l’aliénation culturelle du continent, la 
fiction chromatique offre un refuge symbolique et une 

communauté imaginaire. Ce phénomène va nourrir 
à son tour d’autres dérives essentialisantes dans les 
relations sociales, comme le passage de l’ethnicité à 
l’ethnisme, poison mortifère qui emprunte ses cadres 
de pensée et d’action à l’identité chromatique. Il a été 
cultivé par l’ethnologie coloniale, enseigné à l’école 

et même inscrit dans le cadre normatif des États 
indépendants, lorsque l’ethnie est utilisée jusque sur les 
cartes d’identité. Les conséquences de ces mécanismes 

d’essentialisation peuvent être terribles, comme l’a 
montré le génocide des Tutsi rwandais de 1994.

Ibrahima Thioub

3. HÉRITAGES DE L’ESCLAVAGE  
ET RACIALISATION EN AFRIQUE

D
R

Note 3 Racisme.indd   8 02/10/2023   16:56



9

autochtones, des Africains en esclavage mais aussi libres, et des 

Européens aux statuts variables – colons propriétaires, négociants, 

marins, travailleurs « engagés »... À cette diversité d’origines s’ajoutent 

les effets des affranchissements et du métissage, conséquence des 

rapports la plupart du temps forcés des Européens avec les femmes 

esclaves, ces deux mouvements conduisant à créer une population 

intermédiaire de plus en plus nombreuse comportant des personnes 

libres comme des personnes esclaves, mais ayant chacune des origines 

à la fois européennes, africaines, voire autochtones.

En réaction à ce phénomène, on voit peu à peu émerger au sein de la 

société coloniale le « préjugé de couleur » : débordant les premières 

législations coloniales, comme l’Edit royal de 1685, qui avait construit 

un ordre social fondé sur la différence de condition entre libres et non-

libres et non sur le critère de la couleur de la peau2, les élites coloniales 

d’origine européenne cherchent à naturaliser leur domination dans 

les « îles à sucre » de l’empire. Dès les premières décennies du xviiie 

siècle, des processus de distinction, en droit ou en pratique, fondés 

sur la « couleur » et non plus seulement sur le statut libre ou non-libre 

sont réclamés par les colons « blancs »3. Propriétaires au sommet de 

la hiérarchie sociale des colonies ainsi que nouveaux venus d’Europe 

revendiquent une ascendance strictement européenne, pour se 

distinguer des autres personnes libres, dites « de couleur ». Cette 

dernière catégorie englobe non seulement les affranchis, mais toute 

personne ayant parmi ses ancêtres une personne esclave – un état 

considéré comme une « macule » honteuse et socialement dévalorisé.

En cherchant à rendre indélébile cette distinction, les propriétaires 

érigent le préjugé de couleur en principe cardinal de l’organisation 

sociale au sein des colonies, qu’ils retranscrivent dans le régime fiscal, 

les règles matrimoniales et somptuaires. Ces dispositions peuvent être 

introduites par le pouvoir central, comme l’interdiction des mariages 

mixtes entre personnes banches et personnes noires dans les colonies 

de l’île Bourbon (La Réunion) et de l’île de France (Maurice) instituée par 

lettres patentes de Louis XV en décembre 1723, aussi appelées « Code 

Noir des Mascareignes »). En général, elles résultent plutôt de textes 

pris par les autorités locales avec le consentement du pouvoir royal, afin 

« d’entretenir comme une distance à laquelle les gens de couleur et leurs 

descendants ne devaient jamais atteindre », comme l’écrira un secrétaire 

d’État en 1771  (cf. Focus 4 – Des législations raciales précoces en 
France (métropole et colonies) et extraits dans les Documents).

Ces revendications locales ont également conduit à l’édiction de textes 

de ségrégation en métropole, afin de limiter les risques créés pour les 

maîtres par la présence en France, où cette pratique était interdite, de 

personnes en esclavage issues des colonies : on a ainsi vu des textes 

interdire la libre circulation des « gens de couleur » en 1777, ainsi que 

les mariages mixtes en 1778 (cf. Focus 4).

– 2 –

Même si, tout en affichant dans son 
article 59 l’égalité des droits de l’affranchi 

par rapport à la personne née libre, 
l’Edit royal de 1685 introduit déjà une 
distinction entre les deux catégories 

(affranchis et nés libres) dans le régime 
de sanctions qui leur sont appliquées.

– 3 –

En Martinique, l’impôt de capitation est 
imposé aux libres de couleur dès 1694, 

alors que les Blancs créoles (nés sur 
place) en étaient exemptés.

« Portrait de Dominique Deurbroucq  
avec un esclave noir » 

© André Bocquel/Château des ducs de 
Bretagne – Musée d’histoire de Nantes

Note 3 Racisme.indd   9 02/10/2023   16:56



10

Dans la réalité, ces textes sont très imparfaitement mis en œuvre, et 

sans cesse débordés par les dynamiques sociales résultant de l’afflux 

massif d’Africains en esclavage, de la violence du système esclavagiste, 

de la créolisation des premières générations, de l’ascension sociale 

d’une petite fraction de « gens de couleur libres », des circulations 

économiques et familiales entre Europe et colonies. La frustration 

des élites coloniales, incapables de figer l’ordre esclavagiste dans ces 

sociétés en croissance permanente, et des « petits Blancs » qui voient 

avec méfiance l’émergence de cette nouvelle classe « de couleur », 

contribue en retour à l’alourdissement du préjugé de couleur tout au 

long du xviiie siècle.

4. DES LÉGISLATIONS RACIALES PRÉCOCES  
EN FRANCE (MÉTROPOLE ET COLONIES) 

À L’ÉDIT ROYAL DE 1685 s’ajoute un arsenal de 
règlements locaux ou d’instructions ministérielles 
qui en aménagent le sens et la portée quant aux 
droits des « libres de couleur » dans les colonies, 

courant derrière des dynamiques sociales qui 
rendent la réalité sociale toujours plus complexe : 
ainsi, en 1694 en Martinique, la capitation (impôt)
dont sont exemptés les colons est imposée aux 

libres de couleur ; le Code noir des Mascareignes 
(1723) et le Code noir de Louisiane (1724) 

prohibent l’union entre un blanc et une femme de 
couleur ; les blancs sont exonérés de la fiscalité de 
la capitation (1730) ; aux Antilles, le mariage entre 
un noble et une femme de couleur libre interdit à 
leurs enfants de prétendre au titre de leur père ; 

et interdiction est faite aux libres de couleur 
d’exercer certaines professions ou d’accéder à 

certaines charges. 

DANS LA MÉTROPOLE, où pourtant règne le 
principe selon lequel « le sol de France rend 

libre », les intérêts coloniaux arrivent à imprégner 
le droit national du préjugé de couleur : les 

règlements de police des noirs, en 1763 et en 
1777 (Déclaration du roi pour la police des noirs, 

Versailles, 9 août 1777) cherchent à interdire 
l’accès du territoire aux gens de couleur (et aux 
esclaves). Cette interdiction est renouvelée dans 

un arrêté consulaire du 2 juillet 1802. Les mariages 
mixtes sont prohibés par l’arrêt du Conseil d’Etat 

du 5 avril 1778.

L’ARRÊTÉ DU GÉNÉRAL RICHEPANCE du 
17 juillet 1802 en Guadeloupe stipule que « 

Le titre de citoyen français ne sera porté dans 
l’étendue de cette colonie et dépendances que 

par les blancs. […] » (art. 1er)

L'ARRÊTÉ D'APPLICATION DU CODE CIVIL 
aux colonies (29 octobre 1805) renforce la 

barrière entre les classes : « Les lois du Code 
civil relativement au mariage, à l'adoption, à la 
reconnaissance des enfants naturels, aux droits 
de ces enfants dans la succession de leur père 
et mère, aux libéralités faites par testament ou 

par donations, aux tutelles officieuses ou datives, 
ne seront exécutées dans la colonie que des 
Blancs aux Blancs entre eux, et des affranchis 

ou descendants d'affranchis entre eux, sans que 
par aucune voie directe ou indirecte aucune des 
dites dispositions puisse avoir lieu d'une classe 

à l'autre. » (art. 3)

SOURCES 

M. L. E. Moreau De Saint-Mery, Loix et constitutions 
des colonies françoises de l’Amérique sous le Vent,  

Paris, 1784-1790.

Jean-François Niort « Les libres de couleur dans la 
société coloniale ou la ségrégation à l’œuvre (XVIIe-
XIXe siècles) », Bulletin de la Société d'histoire de la 

Guadeloupe, 131, janvier–avril 2002

Note 3 Racisme.indd   10 02/10/2023   16:56



11

À LA VEILLE DE LA RÉVOLUTION, les productions coloniales occupent une 

place importante dans l’économie française et impliquent largement les élites 

en métropole : planteurs, commerçants, armateurs, raffineurs, financiers, 

administrateurs et gouverneurs, savants, ministres, partagent l’expérience 

des sociétés coloniales et les préjugés sur lesquels elles reposent. La 

classification du vivant et en particulier des êtres humains, entreprise au xviiie 

siècle dans les milieux savants, s’appuie sur les connaissances des voyageurs, 

commerçants, exploitants qui prennent part à l’économie esclavagiste. 

Des personnages circulant dans les espaces coloniaux 

comme Médéric Louis Élie Moreau de Saint-Méry 

montrent cette forte intrication entre la production 

savante et la construction d’imaginaires à des fins 

idéologiques : issu d’une famille de colons martiniquais, 

homme politique – il fut l’un des animateurs du club 

Massiac qui défendait à Paris le maintien de l’esclavage 

durant la Révolution –, il systématise dans le goût 

obsessionnel de la classification naturaliste de la fin du 

xviiie siècle un tableau de métissage, déclinant du noir 

au blanc les 11 nuances chromatiques usitées dans les 

colonies espagnoles et françaises en 128 combinaisons.

Le terme de « race » est déjà employé à cette époque 

pour désigner des groupes humains (« africaine », 

« européenne », « asiatique », « américaine » chez 

Buffon), mais aussi peu à peu les « nations » ou 

« peuples » qui se distinguent en Europe. Cette 

évolution vers une lecture raciale de l’histoire humaine 

a pour contexte la longue discussion sur l’abolition de 

l’esclavage en France, qui s’écoule des années 1780 au 

vote de la seconde abolition en 1848, discussion qui est 

menée également en Angleterre et aux États-Unis dans 

des termes proches. 

La perspective de la disparition de l’esclavage – envisagée pour des 

raisons tant morales qu’économiques et géopolitiques – pose en effet 

deux problèmes qui nourrissent l’élaboration des théories raciales. 

D’une part les élites, impliquées dans l’économie coloniale, s’opposent 

à l’idée d’une égalité politique avec les affranchis et leurs descendants ; 

d’autre part, en travaillant à naturaliser les différences entre la « race 

blanche » et la « race noire », elles cherchent à pérenniser l’organisation 

raciale du travail dans les plantations au-delà de l’abolition qui se profile. 

Médéric Louis-Élie Moreau de Saint-
Méry, Description topographique, 

physique, civile, politique et historique 
de la partie française de l'isle Saint-

Domingue…, 1797-1798, tome 1. p.83.

2 
DE L’ESCLAVAGE  

À LA RACE

Note 3 Racisme.indd   11 02/10/2023   16:56



12

La Révolution française porte au grand jour les contradictions 

internes des sociétés coloniales : dès septembre 1789, les libres de 

couleur réclament l’égalité au nom de l’universalité de la Déclaration 

des droits de l’homme et du citoyen, tandis que les esclaves eux-

mêmes revendiquent la liberté qu’elle proclame. Leur soulèvement à 

Saint-Domingue à partir de 1791 finira par précipiter la fin du système 

esclavagiste. Mirabeau, l’abbé Grégoire, Condorcet voient dans la 

« progression des Lumières » la marche vers la fin de la distinction de 

couleur et de l’esclavage. La première abolition, en 1794, réalise ce 

projet de liberté et d’égalité à Saint-Domingue, en Guadeloupe et 

en Guyane (cf. Focus 5 – La Déclaration des droits de l’homme et du 
citoyen à l’épreuve des colonies), mais pas en Martinique (tombée 

aux mains du Royaume-Uni) ni dans les Mascareignes (où les colons 

ont chassé les envoyés de la Convention venus appliquer la « liberté 

générale »). 

L’arrivée au pouvoir dans le premier de ces territoires d’un ancien 

esclave devenu général de la République, Toussaint Louverture, 

constitue un choc plus grand encore pour les défenseurs de 

l’esclavage et du préjugé de couleur, et c’est de fait au moment où, 

après la prise de pouvoir par Napoléon Bonaparte, le parti colonial 

redresse la tête et presse le Premier Consul de chasser Toussaint 

Louverture et de rétablir l’esclavage que paraissent à Paris une série de 

textes racistes anti-noirs, comme l’Histoire naturelle du genre humain 

de Julien-Joseph Virey (1801) ou Les égarements du nigrophilisme 

5. LA DÉCLARATION  
DES DROITS DE L’HOMME ET DU CITOYEN  

À L’ÉPREUVE DES COLONIES

LES EFFETS DE L’UNIVERSALISME des droits 
de l’homme contre les discriminations dans les 

colonies sont immédiatement perçus par les 
acteurs de la Révolution : dans un article daté 

du 21 août 1789, Mirabeau affirme, en réaction au 
vote de l’article 1er de la Déclaration des droits 

de l’homme et du citoyen, que « la distinction de 
couleur détruit l’égalité des droits »1. 

L’abbé de Cournand, qui met en relation le riche 
homme de couleur Julien Raimond avec l’abbé 

Grégoire, présente la première requête dénonçant 
« la noblesse de la peau » et plaidant pour l’égalité 

des hommes de couleur libres (voir document). 

1	  In Le Courrier de Provence, 20-21 août 1789, p.5

Grégoire, fervent abolitionniste, adhère au double 
objectif de la fin du préjugé de couleur et de 

l’esclavage. En décembre 1789, il dépose un Mémoire 
en faveur des gens de couleur (…) à l’Assemblée 

nationale, soulignant que le fondement du préjugé de 
couleur est le maintien de l’esclavage. Il écrit en 1791 
aux libres de couleur des îles françaises d'Amérique 
: « Il est dans la marche irrésistible des événements, 

dans la progression des lumières que tous les peuples 
dépossédés du domaine de la liberté récupèrent 

enfin cette propriété inamissible. »2 

2	  Lettre aux citoyens de couleur et nègres libres de Saint-Domingue et des 
autres îles françaises de l'Amérique, par M. Grégoire, député à l'Assemblée 
nationale, évêque du département de Loir-et-Cher, en annexe de la séance 
du 14 juin 1791, in Archives Parlementaires de la Révolution Française, 
Année 1887 27 pp. 232-235

Type militaire, Haiti infanterie légère,  
Grande tenue, 

Dessin Draner – Jules Renard ,  
© Musée d’Aquitaine.

Note 3 Racisme.indd   12 02/10/2023   16:56



13

de Baudry des Lozières (1802)4. En cohérence avec les revendications des 

colons, qui plaident pour l’inscription du préjugé de couleur dans la 

loi, le Consulat ajoute au rétablissement de l’esclavage des textes qui 

limitent dans les colonies, les droits des non-blancs (cf. Focus 4).

Ces restrictions contre les libres de couleur sont levées en 1833, et, après 

d’interminables discussions parlementaires sur l’avenir des plantations, 

l’esclavage est aboli par la 2e République en avril 1848. Si l’émancipation 

permet à un nouveau libre, le Guadeloupéen Louisy Mathieu, d’être élu 

député en juillet de la même année, le travail sur les plantations aux 

colonies est rendu pratiquement obligatoire par diverses législations 

qui s’imposent dans les faits aux seuls non-blancs. 

Les différences supposées entre 

« races » sont désormais étudiées 

comme des objets scientifiques 

légitimes au sein des sociétés savantes 

(Société ethnologique de Paris, Société 

médico-psychologique de Paris, Société 

de géographie, etc.). Malgré l’existence 

de voix divergentes, comme celle de 

l’anthropologue haïtien Anténor Firmin, 

qui se font entendre dès cette époque 

(extrait dans les Documents), cette 

discussion accompagne le discours 

officiel sur la justification d’un devoir de 

« civilisation » des sociétés africaines 

et orientales par les Européens. Les 

sociétés savantes, en particulier la 

Société d’anthropologie créée en 1860, 

mettent au service de l’expansion 

coloniale française une « science des 

races » capable de justifier le maintien 

du travail forcé et l’inégalité politique 

dans les colonies. 

– 4 –

Voir Napoléon colonial,  
Notes de la FME, n°2, 2021.

Nouvelles cartes  
de la République française

Jeu de cartes, estampe 
Dugourc, Jean-Démosthène 

(1749-1825).

Note 3 Racisme.indd   13 02/10/2023   16:56



14

LE GLISSEMENT DES ENTREPRISES COLONIALES vers l’Afrique 

de l’ouest et l’océan Indien tend à étendre le qualificatif de 

« nègre » ou « noir » à tout individu susceptible d’être exploité, 

directement ou indirectement, forcé, réquisitionné voire 

acheté, dans la production coloniale. D’autres termes péjoratifs 

apparaissent sur le même principe, désignant dans les nouveaux 

territoires colonisés d’Afrique, d’Asie et d’Océanie ceux qui sont 

plus ou moins exploitables.

Les enjeux de peuplement des nouvelles colonies, leur gestion 

par une administration européenne, les situations liées au 

métissage, la mise au travail des populations colonisées 

suscitent de nouvelles interrogations sur les races, abordées plus 

systématiquement par la médecine, l’anthropologie mais aussi 

par l’histoire et l’archéologie. Dans tous ces travaux, l’existence 

des races et leur hiérarchisation n’est jamais l’objet d’une 

démonstration mais relève d’un postulat qui s’applique dans les 

techniques de gouvernement des populations (la « politique des 

races » élaborée par Joseph-Simon Gallieni à Madagascar par 

exemple). 

Ce postulat est au cœur de la dynamique coloniale qui, dans le cadre 

de la IIIe République, engage également la construction de la nation. 

La lecture raciale du monde ne concerne plus seulement les milieux 

politiques et savants mais fait l’objet d’un apprentissage à l’école 

obligatoire. Elle est progressivement intériorisée par l’ensemble de la 

population française. Les expositions coloniales, les spectacles exotiques 

et les « zoos humains » popularisent également les représentations des 

races, fixent les catégories de « sauvages » et « civilisés » qui justifient la 

poursuite du projet colonial dans le cadre d’une république supposée 

égalitaire, en impliquant le recours au travail forcé et à l’esclavage 

encore existant dans les sociétés colonisées. Dans les « vieilles colonies » 

américaines et de l’océan Indien, les héritages de l’esclavage et le 

préjugé de couleur toujours prégnant se manifestent dans le vocabulaire 

et les imaginaires (cf. Focus 6 : Préjugé de couleur et race dans le 
langage aux Antilles et en Guyane)5.

– 5 –

À La Réunion, le parler populaire restitue 
la complexité d’une société formée 
de personnes issues non seulement 

d’Europe et du continent africain 
mais aussi du sous-continent indien, 
d’Extrême-Orient, de Madagascar…

Physionomie des bals publics,  
Le bal des nègres (Chaussin d’Antin), 

Toi pas noir ? Toi pas blanc !, 
Vernier Charles. 

© Musée d’Aquitaine.

3 
LA DIFFUSION  
DES P�ÉJUGÉS

Note 3 Racisme.indd   14 02/10/2023   16:56



15

6. PRÉJUGÉ DE COULEUR ET RACE  
DANS LE LANGAGE  

AUX ANTILLES ET EN GUYANE

LE PROJET COLONIAL FRANÇAIS DANS 
LES AMÉRIQUES y a fait naître des sociétés 
marquées par le brassage des populations, 
par l’esclavage pendant deux siècles et par 
le métissage. L’apparition d’un préjugé de 

couleur, sensible dès le XVIIIe siècle, y a inspiré 
un lexique spécifique associant à l’identité 

chromatique une distinction sociale, avec des 
expressions encore usitées aujourd’hui, tant 
appréciatives : bel chivé / beaux cheveux, 

lorsque ceux-ci sont fins et raides ; po sové /
peau sauvée, quand la peau tend vers le clair 

que dépréciatives : chivé nèg /cheveux du 
nègre, c’est-à-dire crépus, drus ; nèg nwè : 

noir très foncé de peau ; nwè kon amba bwa a 
vonvon / insulte qui fait référence à un insecte 

de couleur noire vivant dans les bois.

MAIS LA RACE A EU D’AUTRES IMPACTS 
DANS LE VOCABULAIRE de ces sociétés. Ainsi 

en Guyane, les descendants de marrons, en 
particulier les Bushinenge, se considèrent 
avec fierté, et encore de nos jours, comme 
de vrais Africains porteurs d’une histoire, 
d’une culture et d’une langue, comme le 
montre les expressions telles que mi satu 

uwii Afiikannenge (moi l’homme africain aux 
cheveux courts) ou mi nenge konde nenge 

(moi le nègre du pays des nègres), où le terme 
nenge (nègre) a une valeur positive. 

DE PLUS, DANS CES TERRITOIRES, l’idée de 
race a pu être retournée comme une arme 
politique, et ce dès après l’abolition. Ainsi 
lors des élections de 1849 en Guadeloupe 
et en Martinique, le cri de ralliement des 

« mulâtres » pour évincer les « Blancs créoles » 
était : lakoulè (la couleur). Plus tard, des 

candidats revendiquent leur « race de pur 
sang africain » comme le Guadeloupéen Davis 

David lors des élections législatives de 1886. 
Reprise ensuite par la négritude puis par les 
mouvements indépendantistes à partir des 
années 1960/1970, cette identification reste 

opérante, notamment dans les conflits sociaux 
où le mot « nègre » servait et sert encore 

de signe de ralliement, d’unité idéologique 
et de combat politique contre les « Blancs-

créoles » (détenteurs des usines, des grands 
commerces), qui ont eux-mêmes pu utiliser 

ce lexique jusque dans un passé récent. Il est 
également fréquent que ce vocabulaire soit 

mobilisé dans le rapport avec l’Etat.

ENFIN, DANS CES TERRITOIRES, LES 
REPRÉSENTATIONS de couleur imprègnent 
à ce point les rapports entre les personnes 

que, souvent, pour décrire une personne, son 
identité chromatique est convoquée avant 
même son nom (exemple de l’expression 

chabin ou chabine pour évoquer une 
personne claire de peau, aux yeux clairs, le 

visage souvent marqué de taches de rousseur 
et aux traits africains). La plupart du temps, 

cette pratique sociale n’emporte pas de sous-
entendus, mais elle contient en elle-même 

une part d’essentialisation qui peut ressortir 
en cas de différends, et qui témoigne dans 

tous les cas de la profondeur de l’empreinte 
de la couleur sur ces sociétés, plus de 170 ans 

après l’abolition.

Jean Moomou

Note 3 Racisme.indd   15 02/10/2023   16:56



16

L’HISTOIRE DES REPRÉSENTATIONS RACIALES montre que celles-ci se renforcent dans le 
processus de sortie de l’esclavage, en particulier après les abolitions et d’autant plus que le principe 
égalitaire est affirmé : c’est le cas à la Révolution, après la seconde abolition en 1848 et dans le cadre 
de la IIIe République, mais aussi après la Première Guerre mondiale lorsque, après avoir contribué à 
l’effort de guerre, les colonies sont particulièrement mobilisées et intégrées à l’économie nationale. 

En effet, les préjugés raciaux prolongent les caractéristiques de la condition esclave longtemps 
après l’abolition, comme si les Noirs, Arabes ou Indochinois qui font l’objet d’un programme de 
« civilisation » interminable se trouvaient placés dans un processus d’éternel affranchissement. La 
violence du vocabulaire, les relations sociales de domination, dépassent le strict cadre colonial et en 
viennent à concerner tout individu associé à un imaginaire colonial (« musulmans », « jaunes », etc.).

Contrairement à d’autres sociétés qui ont pratiqué l’esclavage atlantique, où la catégorie de 
« Noir » a pris une valeur légale et politique comme aux États-Unis (cf. Focus 7 – Les États-Unis, une 
situation raciale qui fait exception) ou encore qui ont assumé des politiques de « blanchiment » 

7. LES ÉTATS-UNIS, UNE SITUATION RACIALE  
QUI FAIT EXCEPTION

LES SAVOIRS PRODUITS AUX ÉTATS-UNIS sur 
la question raciale ont une histoire longue et font 

souvent figure de référence obligée, notamment dans 
les discours publics. Pourtant l'histoire et la conception 

de la construction raciale y sont exceptionnelles. 

D’UNE PART, L’ESCLAVAGE ET LA SÉGRÉGATION ont 
construit une question raciale structurée par la one drop 
rule (la règle de la seule goutte de sang qui assigne une 
personne au groupe des "Noirs" si un.e seul.e de ses 
ancêtres l'était) et une « ligne de couleur » qui oppose 

« monde blanc » et « monde noir » - même si des 
nuances et des complexifications ont historiquement 

existé dans certains États, et même si la question raciale 
posée dans le recensement a toujours intégré d'autres 
catégories, mouvantes selon les contextes historiques, 

témoignant d'imaginaires raciaux complexes.

D’AUTRE PART, CETTE ÉQUIVALENCE ENTRE 
RACE ET « COULEUR » - qui s'entend ici au sens 

de caractéristiques physiques des individus, visibles 
et mesurables dans les corps - favorise une tendance 

à la biologisation des différences raciales, contre 
laquelle la conception de la race comme construction 
socio-politique ne cesse de lutter. Les processus de 

racialisation à l'oeuvre dans le contexte de l'Empire 
colonial français et dans la France contemporaine 

reposent sur des mécanismes et des modalités 
différents qu'il importe de saisir dans leur spécificité 

pour lutter efficacement contre leurs effets.

Magali Bessone

SOURCES

W.E.B. du Bois, Les Âmes du peuple noir,  
Paris, La Découverte, 2007 [1903] ;

—, Les Noirs de Philadelphie,  
Paris, La Découverte, 2019 [1899].

Ariela Gross et Alejo de la Fuente,  
Becoming Free, Becoming Black: Race, Freedom  

and Law in Cuba, Virginia and Louisiana,  
Cambridge University Press, 2020.

Martha Jones, Birthright Citizens:  
A History of Race and Rights in Antebellum America, 

Cambridge University Press, 2018

Paul Schor, Compter et classer.  
Histoire des recensements américains, 1790-1940,  

Paris, Editions de l'EHESS, 2009.

4 
RACISMES ET ANTI-RACISMES

Note 3 Racisme.indd   16 02/10/2023   16:56



17

comme au Brésil (cf. Focus 8 – Politiques raciales au Brésil : du blanchiment aux quotas), les 
gouvernements successifs en France ont tiré le rideau sur les effets et les héritages de l’esclavage, à 
partir d’une politique dite d’« assimilation » qui est promue en 1848 avec l’abolition, et qui considère 
que la référence à la couleur n’a pas lieu d’être dans le droit d’une république universelle.

Mais ces discours ont aussi eu pour effet, lors des grandes étapes de la construction nationale 
française, d’effacer le fait que les dynamiques égalitaires ont précisément été portées par des 
esclaves, libres de couleur, indigènes et citoyens des colonies qui ont dénoncé les préjugés et 
la violence raciale dont ils étaient l’objet : au moment de la Révolution à Saint-Domingue, dans le 
combat pour l’abolition et l’égalité des droits jusqu’en 1848, contre l’ordre racial avec l’instauration de 
la IIIe république en 1870 (l’Insurrection du Sud en Martinique), par des mouvements anticoloniaux, 
panafricains ou d’inversion du stigmate tels que la Négritude dès l’entre-deux-guerres, à l’instar de la 
Harlem Renaissance aux États-Unis. 

Penseurs, écrivains et militants affirment alors, pour reprendre le titre d’un article fondateur de la 

Martiniquaise Paulette Nardal, une « conscience de race » (voir Documents), passant par la revendication 

d’une fierté « noire », « nègre » ou « africaine » retournant à des fins émancipatrices l’assignation 

8. POLITIQUES RACIALES AU BRÉSIL :  
DU BLANCHIMENT AUX QUOTAS 

COMME DANS TOUTES LES SOCIÉTÉS 
ESCLAVAGISTES des Amériques, les captifs africains 
importés au Brésil ont été rapidement racialisés. Leur 
« couleur » noire (preta) est devenue le synonyme de 
leur statut (escravo). Cependant, la généralisation de 

l’exploitation sexuelle des femmes tenues en esclavage 
et la rapide croissance, dès le XVIIIe siècle, d’une 

population métisse considérée comme brune (parda) et 
plus fréquemment affranchie (liberta) a, plus que dans 

les autres colonies européennes, empêché le face à face 
racial entre prétendus « blancs » et prétendus « noirs ». 

Du fait de son indépendance précoce (1822) et de 
l’émancipation générale tardive de sa population tenue 
en esclavage (1888), le Brésil a eu le temps de construire 
la nouvelle nation en marge de cette opposition frontale.

Même si la Première République (1889-1930) a cherché 
par l’appel à l’émigration européenne à « blanchir » 
le mélange des races, l’idée d’un pays aux racines 

multiraciales (S. Buarque De Holanda) s’est imposée, il est 
vrai rendue plus acceptable par la construction du mythe 

de la mansuétude des « maîtres » et de la démocratie 
raciale qui en aurait découlé après l’émancipation 

(Gilberto Freyre). La valorisation d’une nation métisse, 
notamment sous les gouvernements de Getúlio Vargas 
(1930-45 et 1951-54), n’a pas empêché la « couleur » de 
continuer à stigmatiser les populations les plus pauvres.

C’est principalement sous la dictature militaire (1964-85) 
qu’un mouvement noir (negro) a émergé au Brésil visant 

à renverser à son profit une racialisation toujours aussi 
forte en dépit de la vision nationaliste qui prétendait 

l’effacer. La culture noire (negra) qui s’était développée 
depuis l’esclavage est devenue la source d’un charisme 

social et politique que des groupes activistes ont porté au 
premier plan du débat politique. Parallèlement et, du fait 
de l’influence de ces derniers, les effets délétères de la 

racialisation (couplée à la pauvreté) ont été reconnus par 
les gouvernements successifs du centre et de gauche et 
ont donné lieu à d’importantes mesures compensatoires 
(statuts des cultures et de l’économie indigène et afro-
descendante, quotas pour l’accès à l’université, etc.). 
Certes, d’autres formations sociales et culturelles (les 

Églises évangéliques notamment) ont tenté, à l’image 
des gouvernements du XXe siècle, de détourner la 

racialisation des personnes noires et indigènes à leur 
profit mais, comme dans les Amériques, les mouvements 

« noirs » continuent à s’exprimer fortement au Brésil.

Jean Hébrard

SOURCES

Gilberto Freyre, Maîtres et esclaves.  
La formation de la société brésilienne,  

Paris, Gallimard, 1952, (éd. originale au Brésil : 1933)

Sergio Buarque de Hollanda, Racines du Brésil,  
Paris Gallimard, 1998 (éd. originale au Brésil :1936)

Antonio Sérgio Alfredo Guimarães,  
« Classes sociales, races et nation au Brésil »,  

Brésil(s), 13, 2018.

Note 3 Racisme.indd   17 02/10/2023   16:56



18

9. NÉGRITUDE, PANAFRICANISME :  
LES LIMITES DE L’INVERSION DU STIGMATE

CHEZ LES INTELLECTUELS AFRICAINS 
ET DE LA DIASPORA, le combat contre la 
politique d’assimilation coloniale postulant 

l’infériorité civilisationnelle des Africains face 
à l’Europe, a conduit à l’affirmation et à la 

valorisation d’une identité culturelle définie 
selon des critères raciaux ou chromatiques, 

comme l’illustrent par exemple, au 
Sénégal, les œuvres de l’universitaire 

Cheikh Anta Diop et du poète et homme 
d’Etat Léopold Sédar Senghor. Leurs 

convergences notables sur la construction 
d’une identité africaine autour « des valeurs culturelles 

propres au monde noir » (Senghor) ont souvent été 
voilées par leurs différends politiques mis en avant par 

leurs partisans respectifs. 

CETTE VISION CONVERGENTE s’est nourrie des théories 
des fondateurs du Panafricanisme qui, de Marcus Garvey 
à W.E.B du Bois, revendiquent pour l’Afrique une identité 
fondée sur son « caractère nègre » référé à la couleur de 

la peau. A Paris dans l’entre-deux-guerres, les publications 
de l’intelligentsia afro-diasporique affichent des titres 

évocateurs : La Voix des Nègres (1927), La Revue du monde 
noir (1931), La Race Nègre, Le Cri des Nègres (1932), 

L’Étudiant noir (1935), etc. Les partisans de la Négritude, 
Césaire le premier, sont bien conscients du contenu péjoratif 
qui s’attache au vocable, en raison de son lien avec la mise 
en esclavage des Africains, mais pour eux, il s’agit d’user de 

l’arme de la domination en l’inversant – une posture que 
Jean Paul Sartre résumera en disant de la Négritude qu’elle 

est « la négation de la négation du Noir ». 

LES RÉGIMES POLITIQUES issus des indépendances 
africaines vont cultiver cette vision, exprimée de la plus 

significative des manières en 1966 par le premier « Festival 

mondial des Arts nègres » organisé à Dakar à 
l’initiative du président sénégalais SENGHOR. 
Si cette manifestation se veut démonstration 

de la fausseté de l’idéologie raciale 
occidentale théorisant l’infériorité naturelle de 
l’Afrique, elle en emprunte en même temps la 
taxonomie chromatique, qu’elle contribue de 

ce fait à maintenir, à un moment où pourtant le 
racisme est désormais officiellement combattu 

par les institutions internationales comme 
l’UNESCO.

LES RARES CRITIQUES développées contre ces 
constructions identitaires chromatiques sont le fait de 

Frantz Fanon qui en montre les limites dans Peaux noires, 
masques blancs (1952) et Amilcar Cabral dans Unité et 

lutte (1975), alors que les écrivains qui se démarquent du 
concept de Négritude, comme Wole Soyinka, Tchicaya 
U Tam’si, Stanislas Spero Adotevi, etc. portent plus leur 
attention sur l’efficacité pratique du concept à libérer 
l’Afrique que sur les limites de son contenu théorique. 

DEPUIS, LA PERSISTANCE DU RACISME ET DES 
DISCRIMINATIONS à l’encontre des personnes noires 
dans le monde a conservé son attrait à cette technique 

de l’inversion du stigmate, qui reproduit le discours 
chromatique tout en en dénonçant les effets. Le fait que, 
aujourd’hui, l’Afrique ait une voix qui compte désormais 

sur la scène culturelle internationale, grâce à de nombreux 
artistes et créateurs jouissant d’une audience mondiale, 

contribue néanmoins à donner d’elle une image de 
diversité qui aide à infirmer la représentation simpliste d’un 

« continent noir », constamment défini dans sa relation 
inégale avec l’Occident.

Ibrahima Thioub

Aimé 
Césaire

identitaire imposée aux personnes noires dans les sociétés occidentales, dans un 

dialogue et des influences croisées qui ont relié les intellectuels et les artistes « noirs » de 

part et d’autre des océans, des sœurs Nardal à Langston Hughes et Zora Neale Hurston 

en passant par Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor, Léon Gontran Damas ou W.E.B. Du 

Bois (cf. Focus 9 – Négritude, panafricanisme : les limites de l’inversion du stigmate). 

Ces dynamiques trouvent un écho dans les nouvelles institutions internationales qui 

se mettent en place à la sortie de la Seconde Guerre mondiale et dans la prise de 

conscience de la Shoah. Au sein de l’UNESCO, créée en 1945, la volonté d’éliminer 

le racisme se heurte à des divergences réelles sur la rationalité scientifique des 

catégories raciales. L’institution publie en 1950 une « Déclaration sur le mythe de la 

©
 A

ss
em

b
lé

e 
na

tio
na

le
.

Les sœurs Nardal

© Achille

Note 3 Racisme.indd   18 02/10/2023   16:56



19

race » rédigée par une commission scientifique internationale6, mais il faudra près de dix 

ans encore pour qu’elle renonce à toute classification raciale (voir Documents). 

Ces efforts s’inscrivent dans un contexte de convergence des mouvements antiracistes, 

anticoloniaux, anti-impérialistes auxquels participent les Africains et leurs diasporas 

pour s’opposer à la suprématie européenne sur le monde. Alors que l’agitation 

indépendantiste gagne les colonies africaines et que le mouvement des droits civiques 

mobilise les Africains-Américains aux États-Unis, les nombreux participants au Congrès 

des écrivains et artistes noirs organisé à Paris en 1956, suivi par un deuxième congrès à 

Rome en 1959, pointent tout autant la récurrence de la domination raciale en Occident 

que les risques d’essentialisation d’une identité noire univoque, à l’instar de Frantz Fanon 

(Peau noire masques blancs (1952) et Racisme et culture (1956), (voir Documents).

Tous ces combats qui se prolongent tout au long du xxe siècle dans une grande 

variété de positions et de stratégies indiquent que ni la démonstration scientifique 

de l’inexistence des races, ni la fin des colonisations et du travail forcé n’ont fait 

disparaître dans nos sociétés les préjugés hérités de l’imaginaire esclavagiste et 

colonial. Face à la fiction de la race, les relations sociales ordinaires restent menacées 

d’un « je sais bien mais quand même », selon l’expression que la sociologue Colette 

Guillaumin emprunte à Octave Mannoni pour expliquer les mécanismes du racisme et 

comment les attitudes racistes ne renvoient pas toujours à un raisonnement conscient ni 

à une position assumée mais constituent aussi un ensemble de réflexes face à des signes 

sensibles interprétés comme une différence (la couleur de la peau, l’accent, le nom…). 

La persistance de représentations stéréotypées et essentialisantes, construites dans 

l’histoire coloniale, a des conséquences bien réelles pour les personnes qui les subissent, 

sur leur quotidien comme sur leur trajectoire de vie, qui ne sauraient être ignorées par 

l’action publique7. C’est cet impact historique de l’esclavage que reconnaissent de 

multiples textes officiels contre le racisme et les discriminations, depuis la déclaration 

finale de la conférence de Durban de septembre 20018 qui a inspiré le lancement par 

l’assemblée générale des Nations Unies de la Décennie des personnes d’ascendance 

africaine (2015-2024)9, jusqu’aux réponses que les gouvernements et institutions 

internationales et européennes ont apportées au vaste mouvement mondial contre le 

racisme en réaction au meurtre de George Floyd aux États-Unis le 25 mai 202010.

– 6 –

Entre 1959 et 1960, le dissensus subsiste entre 
anthropologie physique et anthropologie 
culturelle, reflété dans quatre déclarations 

successives. Voir Le Racisme devant la 
science, 1973.

– 7 –

Pour une analyse récente des caractéristiques 
du racisme anti-noir dans la société française, 
on peut se reporter au rapport spécial « Focus 
Racisme anti-Noirs » publié par la commission 
nationale consultative des droits de l’homme 

à l’occasion de la présentation de son Rapport 
annuel 2019 sur la lutte contre le racisme, 

l’antisémitisme et la xénophobie.

– 8 –

« Nous reconnaissons que l’esclavage et la 
traite des esclaves […] sont l’une des principales 

sources et manifestations du racisme, de la 
discrimination raciale, de la xénophobie et 
de l’intolérance qui y est associée, et que 

les Africains et les personnes d’ascendance 
africaine, de même que les personnes 
d’ascendance asiatique et les peuples 

autochtones, ont été victimes de ces actes et 
continuent à en subir les conséquences. » 

Rapport de la Conférence mondiale contre le 
racisme, la discrimination raciale, la xénophobie 

et l’intolérance qui y est associée –  
Durban, 31 août-8 septembre 2001 

– 9 –

Décidée par la résolution 68/237  
du 23 décembre 2013 de l’assemblée 

générale des Nations Unies.

– 10 –

Voir par exemple le discours du Premier ministre 
néerlandais Mark Rutte du 19 décembre 2022, 
ou le guide « Common guiding principles for 
national action plans against racism and racial 

discrimination » publié par la Commission 
Européenne en mai 2022.

Le Masurier,  
Portrait de la famille 

Maximilien Claude Joseph de 
Choiseul Meuse (1736-1816), 
à la Martinique, accompagné 

d’une nourrice tenant un 
enfant dans ses bras (1775).

© Musée d’Aquitaine

©
 V

ie
s 

d
e 

fa
m

ill
e,

 s
ep

t 
20

19
, C

A
F.

Note 3 Racisme.indd   19 02/10/2023   16:56



20

DANS CE CONTEXTE, transmettre la mémoire de l’esclavage et des 

combats pour son abolition et travailler à faire comprendre l’empreinte 

qu’ils ont laissée sur les sociétés contemporaines participent à la lutte 

contre le racisme anti-noir, à travers la déconstruction des stéréotypes sur 

lesquels il repose, ainsi que la promotion de figures porteuses du combat 

pour la dignité humaine et l’égalité des droits.

La Fondation inscrit son action dans cet esprit, dans la ligne des 

préconisations des institutions européennes en matière de lutte contre 

le racisme, qu’il s’agisse de la Commission européenne par la voix de 

sa présidente Ursula von der Leyen11, du Parlement européen dans sa 

résolution du 19 juin 202012, ou du Conseil de l’Europe, notamment dans 

sa recommandation de 2021 au Portugal13.

Elle invite les pouvoirs publics à s’associer à cette action, dans le cadre 

du plan 2023-2026 de lutte contre le racisme, l’antisémitisme et les 

discriminations sur l’origine, en conduisant des actions dans les directions 

suivantes :

1	 Mettre en œuvre les recommandations formulées par la Fondation dans sa 

Note n°1 d’octobre 2020 sur la place de l’esclavage dans les programmes et 

les manuels scolaires

2	 Partager avec le plus grand nombre la connaissance sur la place de 

la colonisation et de l’esclavage dans l’histoire de France, en insistant 

notamment sur le fonctionnement des sociétés esclavagistes et post-

esclavagistes, et les mécanismes de discrimination sur lesquels elles reposaient

3	 Pointer les impensés sous-jacents aux stéréotypes racistes en mettant en 

lumière leurs liens avec la dimension esclavagiste et coloniale de l’histoire de la 

société française, en s’appuyant sur les savoirs historiques, anthropologiques, 

sociologiques sur l’esclavage et les sociétés qui l’ont pratiqué

4	Travailler à la dissociation cognitive entre « Afrique » et « esclavage » en 

mettant en évidence la complexité des sociétés et des dynamiques (diversité 

et complexité des formes d’esclavages, esclavages en Afrique, sociétés 

métisses, conflits idéologiques, l’histoire de l’Afrique pour elle-même) mais 

aussi par la restitution des singularités, subjectivités, agentivités des groupes et 

individus traversés par cette histoire longue.

– 11 –

 « Nous améliorerons l’éducation et les 
connaissances sur les causes historiques 

et culturelles du racisme. Nous nous 
attaquerons aux préjugés inconscients, 

qu’ils soient le fait des citoyens, des 
institutions, voire des algorithmes. » 

Ursula von der Leyen, Discours sur l’état 
de l’Union, 16/09/2020

– 12 –

« [Le Parlement Européen] invite les 
institutions et les États membres de 
l’Union européenne à reconnaître 

officiellement les injustices du passé et 
les crimes contre l’humanité commis 

contre les personnes noires, les personnes 
de couleur et les Roms ; déclare 

que l’esclavage est un crime contre 
l’humanité », (2020/2685(RSP), point n°14).

 – 13 –

 Memorandum on combating racism and 
violence against women in Portugal.

at
el

ie
r 

cr
ay

o
n

 n
o

ir

Exposition 
du mardi au dimanche  
de 9.30 à 17.30

Commissariat  
Eve-Marie Montfort  
Coraline Ranganayaguy 

Une co-production  
FRAC RÉUNION  
MUSÉE STELLA MATUTINA

Musée Stella Matutina 
du 17/09 2022 au 31/03 2023 

Kaf
LÉZOLI

 zitte
wilhiam

K A F L É Z O L I

affichette 300 x 440 mm.qxp_Mise en page 1  19/08/2022  11:49  Page 1

5 
ÉCLAIRER LE RACISME ANTI-NOIR  

POUR LE COMBATTRE :  
UNE MISSION POUR LA FME 

Note 3 Racisme.indd   20 02/10/2023   16:56



21

5	 Faire une place dans le récit national et les commémorations officielles 

aux populations, espaces, figures, moments du combat contre 

l’esclavage et pour l’égalité des droits, mettant en lumière l’apport des 

populations afro-descendantes à l’histoire, à l’économie et à la culture 

françaises 

6	Soutenir la valorisation des lieux de mémoire, monuments et musées 

qui permettent de partager cette histoire sur tout le territoire, à travers 

notamment l’adoption d’un label en lien avec la FME, et promouvoir les 

visites et les parcours thématiques sur cette question

Kaf lé zoli  
(en créole réunionais : 
Black is beautiful) 

Exposition sur l'œuvre 
de Wilhiam Zitte.

© DR avec l'aimable 
autorisation du 
FRACRÉUNION

at
el

ie
r 

cr
ay

o
n

 n
o

ir

Exposition 
du mardi au dimanche  
de 9.30 à 17.30

Commissariat  
Eve-Marie Montfort  
Coraline Ranganayaguy 

Une co-production  
FRAC RÉUNION  
MUSÉE STELLA MATUTINA

Musée Stella Matutina 
du 17/09 2022 au 31/03 2023 

Kaf
LÉZOLI

 zitte
wilhiam

K A F L É Z O L I

affichette 300 x 440 mm.qxp_Mise en page 1  19/08/2022  11:49  Page 1

7	 Former les personnels en charge de la politique 

publique de lutte contre le racisme, l’antisémitisme 

et les discriminations à l’histoire du racisme en 

France et à ses liens avec le passé colonial et 

esclavagiste

8	 Intégrer cette dimension dans toutes les 

formations contre le racisme, l’antisémitisme et 

les discriminations dispensées à tous les publics

9	 Intégrer cette dimension, en s’appuyant 

notamment sur le réseau labellisé évoqué 

plus haut, dans l’offre de visites mémorielles 

proposées à tous les élèves de France dans le 

cadre du Plan 2023-2026 de lutte contre le racisme 

et l’antisémitisme, ainsi que dans les modules 

proposés aux volontaires du service national 

universel et du service militaire adapté.

Note 3 Racisme.indd   21 02/10/2023   16:56



22

DOCUMENTS
LES MOTS « NÈGRE » DANS LES DICTIONNAIRES DU XVIIIe SIÈCLE

1671  Dans François-Antoine Pomey,  
Dictionaire royal augmenté, 2e édition,

« NEGRES, peuples d’Afrique »

1704  Dans le Dictionnaire de Trévoux, 

« NÈGRE, s,m. Poisson qui se pèche dans les ro-
chers sur les côtes de l'Amérique. On l'appelle nègre 
parce qu'il a la tète noire. Il ressemble à la tanche. Il 
est d'un très-bon goût.

Nègre. Se dit aussi de ces esclaves qu'on tire de 
la côte d'Afrique et qu'on vend dans les Isles de 
l'Amérique pour la culture du païs et dans la terre 
ferme pour travailler aux mines, aux sucreries, etc.  
Negrita. »

1727 Dans Furetiere, Basnage De Beauval, Brutel 
De La Riviere, Dictionnaire universel…, t.3

« NÈGRE, adj. m. et t. Esclave noir qu'on tire de la côte 
d'Afrique, et qu'on vend dans les Isles de l'Amérique 
pour la culture du païs, et dans la Terre Ferme pour tra-
vailler aux mines, aux sucreries, etc. Le commerce des 
Nègres se fait par toutes les nations qui ont des établis-
sements dans les Indes Occidentales. Ces esclaves se 
font de plusieurs manières ; les uns, pour éviter la faim 
se vendent eux-mêmes, leurs enfants et leurs femmes. 
Les autres sont des prisonniers faits en guerre.

Il y a des Nègres qui se surprennent les uns les autres, 
pendant que les vaisseaux d'Europe sont à l'ancre, y 
amenant ceux qu'ils ont pris pour les y vendre et les 
embarquer malgré eux. Il est difficile de justifier tout 
à fait le commerce des Nègres. »

1765 Dans Diderot, D’alembert, Encyclopédie ou 
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts  
et des métiers, t.11 , pp. 76-84

Les articles « Nègre », rédigé par Johann Heinrich 
Samuel Formey sous l’angle de l’histoire naturelle 
et « Nègres », attribué à Jaucourt, sous l’angle du 
commerce, montrent d’un côté le poids des préju-
gés sur la représentation donnée des Africains noirs, 
et de l’autre la réprobation de l’auteur anonyme qui 
aborde la question de l’esclavage. L’article « Noirs » 
renvoie à la définition « naturaliste ».

« NEGRE, s. m. (Hist. nat.) homme qui habite dif-
férentes parties de la terre. Depuis le tropique du 
cancer jusqu’à celui du capricorne l’Afrique n’a que 
des habitans noirs. Non-seulement leur couleur 
les distingue, mais ils different des autres hommes 
par tous les traits de leur visage, des nez larges & 
plats, de grosses levres, & de la laine au lieu de 
cheveux, paroissent constituer une nouvelle espe-
ce d’hommes.

Si l’on s’éloigne de l’équateur vers le pole antartique, 
le noir s’éclaircit, mais la laideur demeure : on trouve 
ce vilain peuple qui habite la pointe méridionale 
d’Afrique. […] »
NEGRES, (Commerce.) Les Européens font depuis 
quelques siècles commerce de ces negres, qu’ils 
tirent de Guinée & des autres côtes de l’Afrique, 
pour soutenir les colonies qu’ils ont établies dans 
plusieurs endroits de l’Amérique & dans les Isles 
Antilles. On tâche de justifier ce que ce commerce 
a d’odieux & de contraire au droit naturel, en disant 
que ces esclaves trouvent ordinairement le salut de 
leur ame dans la perte de leur liberté ; que l’instruc-
tion chrétienne qu’on leur donne, jointe au besoin in-
dispensable qu’on a d’eux pour la culture des sucres, 
des tabacs, des indigos, &c. adoucissent ce qui paroît 
d’inhumain dans un commerce où des hommes en 
achetent & en vendent d’autres, comme on feroit des 
bestiaux pour la culture des terres. […] »
« NOIRS, s. m. pl. (Comm.) est le nom d’une nation 
d’Afrique qu’on nomme ainsi à cause de la couleur 
de leur peau qui est noire. Voyez la raison de cette 
couleur sous l’article Negre, où nous avons aussi 
traité du commerce que les Européens font de ces 
noirs, tant dans le continent, que dans quelques îles 
de l’Amérique. »

Dans le Dictionnaire de l’Académie française 

1762 4e édition, 

« NEGRE, ESSE. Ce mot ne se met point ici comme 
un nom de Nation, mais seulement parce qu'il entre 
dans cette façon de parler. Traiter quelqu'un comme 
un nègre, pour dire, Traiter quelqu'un comme un es-
clave. » 

« NOIR. Nègre. Il se dit par opposition à Blanc. Il a 
trois Blancs & vingt Noirs dans sa sucrerie. »
1798 5e édition, 

« NEGRE, ESSE, sub. C'est le nom qu'on donne 
en général à tous les esclaves noirs employés aux 
travaux des colonies. Il a cent Nègres dans son ha-
bitation. La traite des Nègres. On dit familièrement 
Traiter quelqu'un comme un Nègre, pour dire, Traiter 
quelqu'un avec beaucoup de dureté et de mépris. »

D’après Delesalle Simone, Valensi Lucette. "Le mot « nègre » dans 
les dictionnaires français d'Ancien régime; histoire et lexicographie 
», Langue française, n°15, 1972. Langage et histoire. pp. 79-104.) ; 
Turpin, Béatrice, « L’esclavage vu par les dictionnaires française » , 
Dumont Lucia, Fremin Marie, Esclavage, Esclavages, UCP - CRTF, 
éditions Encrage, Les Belles Lettres, 2009 ; Académie des sciences, 
Edition numérique collaborative et critique de l’Encyclopédie

Note 3 Racisme.indd   22 02/10/2023   16:56



23

DOCUMENTS
LE MOT « MULÂTRE » DANS LES DICTIONNAIRES DU XVIIIe SIÈCLE

1727 Dans Furetiere, Basnage de Beauval, 
Dictionnaire universel…, t. 2, 1701, repris dans 
l’édition augmentée par Brutel de la Rivière, t.3

« MULAT, ou MULATRE, ou MULATE. Subst. masc. & 
fem. Terme de Relations. C'est un nom qu'on donne aux 
Indes à ceux qui sont fils d'un Nègre & d'une Indienne ; 
ou d'un Indien & d'une Nègre. A l’égard de ceux qui sont 

nés d'un Indien & d'une Espagnole, on les appelle Métis : 
& on appelle Jambos ceux qui font nés d'un Sauvage & 
d'une Métisse. Ils sont tous différents en couleur & en 
poil. Les Espagnols appellent aussi Mulates, les enfants 
nés de père & de mère de différente Religion, comme 
d'un Maure & d'une Espagnole ; ou au contraire. Ce mot 
est une grande injure en Espagne ; & est dérivé de mulet, 
animal engendré de deux différentes espèces. »

1765 Dans Diderot, D’alembert, Encyclopédie 
ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts 
et des métiers, p. 853).

« MULATRE s. m. & f. (Terme de voyageur.) […] Dans 
les îles françoises, mulâtre veut dire un enfant né d’une 
mere noire, & d’un pere blanc ; ou d’un pere noir, & 
d’une mere blanche. Ce dernier cas est rare, le premier 
très-commun par le libertinage des blancs avec les né-
gresses. Louis XIV. pour arrêter ce desordre, fit une loi qui 
condamne à une amende de deux mille livres de sucre 
celui qui sera convaincu d’être le pere d’un mulâtre ; or-
donne en outre, que si c’est un maître qui ait débauché 
son esclave, & qui en ait un enfant, la négresse & l’enfant 
seront confisqués au profit de l’hôpital des freres de la 
Charité, sans pouvoir jamais être rachetés, sous quelque 
prétexte que ce soit. Cette loi avoit bien des défauts : 
le principal est, qu’en cherchant à remédier au scandale, 
elle ouvroit la porte à toutes sortes de crimes, & en par-
ticulier à celui des fréquens avortemens. Le maître pour 
éviter de perdre tout à-la-fois son enfant & sa négresse, 
en donnoit lui même le conseil ; & la mere tremblante de 
devenir esclave perpétuelle, l’exécutoit au péril de sa vie.

1777 L'article « mulâtre » de L'Encyclopédie 
est modifié : 

« ll eût sans doute été à souhaiter pour les bonnes 
mœurs et pour la population des blancs dans les colo-
nies, que les Européens n'eussent jamais senti que de 
l'indifférence pour les négresses, mais il était moralement 
impossible que le contraire n'arrivât pas car les yeux se 
font rapidement à une différence de couleur qui se pré-
sente sans cesse et les jeunes négresses sont presque 
toutes bien faites, faciles et peu intéressées. On ne peut 
cependant s'empêcher de convenir que de ce désordre 
[le mélange des races] ne soit résulté quelques avantages 
réels pour nos colonies. Les affranchis de mulâtres ont 
considérablement augmenté le nombre de libres et cette 
classe de libres est sans contredit, en tout temps, le plus 
sûr appui des blancs contre la rébellion des esclaves. Ils 
en ont eux~mêmes et, pour peu qu'ils soient aisés, ils af-
fectent avec les nègres la supériorité des blancs, à quoi il 
leur faudrait renoncer si les esclaves secouaient leur joug. 
En temps de guerre, ils font une excellente milice à em-
ployer à la défense des côtes parce que ce sont presque 
tous des hommes robustes et plus propres que les Euro-
péens à soutenir les fatigues du climat. La consommation 
qu'ils font des marchandises de France, en quoi ils em-
ploient tout le profit de leur travail, est une des principales 
ressources du Commerce des colonies. »

« La Chevelure d’une capresse aux poils 
proverbialement fins »

Coll. A Benoit Jeanette, 1930 © Manioc.org

Note 3 Racisme.indd   23 02/10/2023   16:56



24

DOCUMENTS
1789 ANTOINE COURNAND, REQUÊTE PRÉSENTÉE  
À NOS SEIGNEURS DE L’ASSEMBLÉE NATIONALE  
EN FAVEUR DES GENS DE COULEUR  
DE L’ÎLE DE SAINT-DOMINGUE

Imprimé, s.l., s.d.[oct.1789], 11 p.

L’abbé de Cournand, révolutionnaire et avocat des droits 
des hommes de couleur libres, dont la Société des Amis 
des noirs se préoccupe, au début, moins que de l’escla-
vage proprement dit, dès les débuts de la Révolution ré-
sume la situation sociale à Saint-Domingue.

« D’ailleurs qu’a cette origine (africaine) de si criminel ? 
Faut-il reprocher aux Africains le malheur d’une condition 
qui les a fait tomber dans les mains des Européens Et être 
né d’une mère enlevée par des brigands sur les bords du 
Sénégal, est-ce une tache indélébile dans tous les siècles ? 
[…] Le moindre soupçon de sang-mêlé est un titre d’ex-
clusion. Des calomniateurs à gage, des généalogistes 
mal intentionnés passent leur temps à faire d’odieuses 
recherches pour nuire à des citoyens innocents. […] les 
blancs, avec ce fantôme de sang-mêlé, ont fondé sous 
le tropique, une aristocratie aussi dangereuse, et bien 
moins spécieuse que celle d’Europe : en Europe, c’est la 
noblesse du nom ; en Amérique, c’est celle de la peau. »

SUPPLIQUE ET PÉTITION DES CITOYENS DE 
COULEUR DES ISLES ET COLONIES FRANÇAISES

De Joly, Raimond aîné, Ogé jeune, du Souchet de Saint-Réal, 
Honoré de Saint-Albert, Fleury, commissaires et députés des 
citoyens de couleur Arch. nat., AD XVIIIc 118, 11 p.

27 mai 1771 Lettre du ministre de la Marine  
aux administrateurs de Saint-Domingue, 
Les citoyens de couleur, pour dénoncer le préjugé, 
reproduisent une instruction du duc de Choiseul-
Praslin, 27 mai 1771, publiée par Moreau de Saint-
Méry, Loix et constitutions (…).

« Sa Majesté […] a pensé qu’une pareille grâce tendrait à 
détruire la différence que la nature a mise entre les Blancs 
et les Noirs, et QUE LE PRÉJUGÉ POLITIQUE A EU SOIN 
D’ENTRETENIR, comme une distance à laquelle les Gens 
de Couleur et leurs descendants ne DEVAIENT JAMAIS 
ATTEINDRE ; enfin qu’il importait au bon ordre de ne pas 
affaiblir L’ÉTAT D’HUMILIATION ATTACHÉ À L’ESPÈCE, 
QUELQUE DEGRÉ QU’ELLE SE TROUVE ; préjugé d’au-
tant plus utile qu’il est dans le cœur même des Esclaves, et 
qu’il contribue principalement au repos des Colonies. »
2 décembre 1789 Joly, Ogé, Julien Raimond et al.  
« La liberté des Citoyens de couleur n’est absolument 
qu’une chimère. L’état ecclésiastique leur est interdit. Dans 
le Civil, dans le Militaire, les places d’honneur, celles même 
qui ne sont que lucratives, leur sont refusées. Leur alliance 
est notée d’infamie, leur société est une tache. Leur déno-
mination n’est jamais oubliée, et cette dénomination que 
l’on cherche à perpétuer, en la faisant rigoureusement 
consigner dans tous les actes, est un titre de réprobation 
qu’on ne manque jamais de leur opposer. Leurs plaisirs, 

leurs parures, leurs habits, tout est pour les Blancs un sujet 
d’avilissement et de mépris. Nous sommes encore à conce-
voir comment ils ne leur ont pas ravi ou du moins contesté 
la qualité d’Hommes qu’ils partagent avec eux. »

1885 ANTÉNOR FIRMIN, DE L’ÉGALITÉ DES RACES 
HUMAINES. ANTHROPOLOGIE POSITIVE 

Dans cet essai encore méconnu, le philosophe haï-
tien répond à la théorie raciale de Gobineau, expri-
mée dès 1853, dont l’influence s’est propagée, mal-
gré les controverses, jusqu’au milieu du XXe siècle, et 
même au-delà.

« Bien que M. de Gobineau1, qui réunissait à une grande 
érudition une faiblesse de conception et un manque de 
logique avérés, ait prétendu que « l'idée d'une inégalité 
native, originelle, tranchée et permanente entre les races 
est, dans le monde, une des opinions les plus ancienne-
ment répandues et adoptées », personne de ceux qui ont 
étudié l'histoire ne saurait admettre une telle assertion. 

[…] Les Romains, quand ils luttaient contre les peuples 
étrangers, ne faisaient pas de distinction entre les Nu-
mides bronzés et les Gaulois aux cheveux blonds.

La division des peuples en races distinctes, classées d'après 
les principes des sciences naturelles, n'a commencé à 
prendre place comme notion positive, dans l'esprit hu-
main, qu'avec la naissance de la science ethnographique. 
Celle-ci, tout en paraissant çà et là, comme autant de lueurs 
indicatives, dans les œuvres historiques d'une importance 
sérieuse, ne s'est définitivement constituée qu'avec les tra-
vaux systématiques des naturalistes de la fin du XVIIIe siècle, 
ainsi qu'il en a été fait mention. N'est-il donc pas absolument 
inexact d'avancer que l'idée de l'inégalité originelle entre les 
races a été une des opinions les plus anciennement répan-
dues, surtout quand on parle des races humaines dans le 
sens que la science moderne attache à ces termes ?

La doctrine anti-philosophique et pseudo-scientifique de 
l'inégalité des races ne repose que sur l'idée de l'exploi-
tation de l'homme par l'homme. L'école américaine a été 
seule conséquente avec elle-même, en soutenant cette 
doctrine car ses adeptes ne cachaient pas l'intérêt capital 
qu'ils avaient à la préconiser. Aussi doit-on leur rendre cet 
hommage autant les savants européens ont été timides, 
émettant leurs opinions avec des chétifs sous-entendus, 
autant ils ont été radicaux et logiques, même dans leurs 
erreurs. L'Européen tout en admettant la pluralité des 
espèces et leur inégalité comparative, protestera contre 
l'esclavage en des tirades magnifiques. Ce n'est pour lui 
qu'une occasion superbe de cueillir une palme nouvelle 
dans le jardin fleuri de la rhétorique et de prouver par son 
humanitarisme de convention, qu'il a bien fait humanités. 
Mais qui ne sent la contradiction d'une telle tactique ?

Pour moi, toutes les fois que je lis ces passages enlevés, ce 
style grave et pompeux où, tout en flétrissant ma race sur le 
front de laquelle on semble imprimer le sceau de la stupi-
dité, on proteste éloquemment contre l'immoralité de l'es-
clavage, je ne puis m'empêcher de crier au pharisaïsme. »

1. De Gobineau, De l'inégalité des races humaines, p. 35.

Note 3 Racisme.indd   24 02/10/2023   16:56



25

DOCUMENTS
1932 PAULETTE NARDAL  
« ÉVEIL DE LA CONSCIENCE NOIRE » 

La revue du Monde noir, n°6, 1932.  
Rééd. Jean-Michel Place, p.348

« Pourtant, parallèlement aux efforts isolés cités plus 
haut s'affirmaient chez un groupe d'étudiantes antil-
laises à Paris les aspirations qui devaient se cristalli-
ser autour de la Revue du Monde noir. Les femmes 
de couleur vivant seules dans la métropole moins 
favorisées jusqu'à l'Exposition coloniale que leurs 
congénères masculins aux faciles succès, ont ressenti 
bien avant eux le besoin d'une solidarité raciale qui 
ne serait pas seulement d'ordre matériel : c'est ainsi 
qu'elles se sont éveillées à la conscience de race. Le 
sentiment de déracinement qu'a exprimé avec tant 
de bonheur l'« Histoire sans importance » de Robert 
Horth, parue dans le 2e n° de la Revue du Monde 
Noir, aura été le point de départ de leur évolution.

Après s'être docilement mises à l'école de leurs mo-
dèles blancs, peut-être ont-elles passé, comme leurs 
frères noirs américains, par une période de révolte. 
Mais, plus mûres, elles sont devenues moins sévères, 
moins intransigeantes, puisque tout est relatif. Leur 
position actuelle est le juste milieu. […]

Faut-il voir dans les tendances que nous exprimons 
ici une implicite déclaration de guerre à la culture 
latine et au monde blanc en général ? C'est une 
équivoque que nous nous en voudrions de ne pas 
dissiper. Nous avons pleinement conscience de 
ce que nous devons à la culture blanche et nous 
n'avons nullement l'intention de l'abandonner pour 
favoriser je ne sais quel retour à l'obscurantisme. 
Sans elle, nous n'eussions pas pris conscience de 
ce que nous sommes. Mais nous entendons dépas-
ser le cadre de cette culture pour chercher à l'aide 
des savants de race blanche et de tous les amis des 
Noirs, à redonner à nos congénères la fierté d'ap-
partenir à une race dont la civilisation est peut-être 
la plus ancienne du monde. Bien informés de cette 
civilisation, ils ne désespéreront plus de l'avenir de 
leur race dont une partie semble maintenant en 
sommeil. Ils tendront à ces frères attardés une main 
secourable et s'efforceront de les comprendre et 
de les mieux aimer. »

1950 « LES SAVANTS DU MONDE ENTIER  
DÉNONCENT UN MYTHE ABSURDE... LE RACISME » 

Courrier de l’UNESCO, 1950, III, 6/7

Au terme d’intenses discussions où subsistent de 
véritables divergences entre les tenants d’une an-
thropologie physique qui, dans l’entre-deux-guerres 
continuaient à fonder les théories racistes dont, à 
la sortie de la Deuxième Guerre mondiale et de la 
Shoah, les Nations Unies tentent de se débarrasser, 
et les représentants de l’anthropologie culturelle, une 
déclaration sur le racisme est publiée par l’UNESCO. 

Cet article en est un témoin : sans récuser tout à fait 
l’idée de race biologique (1er extrait), il met l’accent 
sur la construction culturelle de l’idée de race (2e ex-
trait, texte d’A. Métraux). Le dissensus subsistera au 
sein de l’UNESCO pendant les années 1950, comme 
en attestent quatre déclarations successives compi-
lées dans Le Racisme devant la science, 1973.

« Et la science vient étayer l’éthique  
de la fraternité universelle »
« Il convient de distinguer entre la race fait biolo-
gique, et le mythe de la race. En réalité, la. race. est 
moins un phénomène biologique qu'un mythe social. 
Ce mythe a fait un mal immense sur le plan social et 
moral : récemment encore, il a coûté d'innombrables 
vies et causé des souffrances incalculables. Il em-
pêche le développement normal de millions d'êtres 
humains et prive la civilisation de la collaboration ef-
fective d'esprits créateurs. (…) L'essentiel est l'unité 
de l'humanité, tant du point de vue biologique que 
du point de vue social. »
Alfred Métraux, « Race et civilisation »
« Il existe donc, au sein de notre civilisation, une 
contradiction fatale : d'une part, elle souhaite ou elle 
exige l'assimilation des autres cultures à des valeurs 
auxquelles elle attribue une perfection indiscutable, 
et, d'autre part, elle ne se résoud pas à admettre que 
les deux tiers de l'humanité soient capables d'at-
teindre le but qu'elle leur propose.

Par une étrange ironie, les victimes les plus doulou-
reuses du dogme racial sont précisément les indivi-
dus qui, par leur intelligence ou leur éducation, té-
moignent de sa fausseté.

Depuis près d'un siècle, les anthropologues dignes 
de ce nom insistent sur le caractère purement 
conventionnel des traits choisis pour classer l'espèce 
humaine ; mais ils ont beau assurer qu'il n'existe pas 
de race pure, que les différences entre races sont 
d'ordre biologique et probablement n'affectent 
pas le caractère ou les facultés mentales, et que, du 
point de vue anthropologique, l'espèce humaine est 
une, leur voix s'élève en vain. (…) La confusion, dont 
s'alimente le préjugé de race, vient de la difficulté 
éprouvée par la majorité des hommes à faire une sé-
paration nette entre faits de civilisation ou de culture, 
d'une part, et faits biologiques, de l'autre. (…)

Le racisme est un mythe nouveau. Son existence ne 
remonte guère à plus de deux ou trois siècles. Avant 
l'expansion coloniale des puissances européennes, 
les hommes se méprisaient ou se haïssaient pour des 
différences culturelles ou religieuses, mais ne préten-
daient pas être supérieurs ou inférieurs les uns aux 
autres du fait de leur couleur ou de la forme de leur 
crâne ou de leur nez. (…) »

Note 3 Racisme.indd   25 02/10/2023   16:56



26

DOCUMENTS
1954  AIMÉ CESAIRE, DISCOURS  
SUR LE COLONIALISME

Paris, Présence africaine, 4e éd.

« […] Au bout du capitalisme, désireux de se sur-
vivre, il y a Hitler. Au bout de l’humanisme formel et 
du renoncement philosophique, il y a Hitler. […]

La régénération des races inférieures ou abâtardies par 
les races supérieures est dans l’ordre providentiel de 
l’humanité. L’homme du peuple est presque toujours, 
chez nous, un noble déclassé, sa lourde main est bien 
mieux faite pour manier l’épée que l’outil servile. […] La 
nature a fait une race d’ouvriers, c’est la race chinoise, 
d’une dextérité de main merveilleuse sans presque au-
cun sentiment d’honneur ; gouvernez-la avec justice, en 
prélevant d’elle, pour le bienfait d’un tel gouvernement, 
un ample douaire au profit de la race conquérante, elle 
sera satisfaite ; une race de travailleurs de la terre, c’est 
le nègre ; soyez pour lui bon et humain, et tout sera dans 
l’ordre ; une race de maîtres et de soldats, c’est la race 
européenne. Réduisez cette noble race à travailler dans 
l’ergastule comme des nègres et des Chinois, elle se ré-
volte. Tout révolté est, chez nous, plus ou moins, un sol-
dat qui a manqué sa vocation, un être fait pour la vie hé-
roïque, et que vous appliquez à une besogne contraire 
à sa race, mauvais ouvrier, trop bon soldat. Or, la vie qui 
révolte nos travailleurs rendrait heureux un Chinois, un 
fellah, êtres qui ne sont nullement militaires. Que cha-
cun fasse ce pour quoi il est fait, et tout ira bien. »

Hitler ? Rosenberg ? Non, Renan.

[…] J’ai dit […] que l’Europe colonisatrice a enté 
l’abus moderne sur l’antique injustice ; l’odieux ra-
cisme sur la vieille inégalité. »

1952  FRANTZ FANON,  
PEAUX NOIRES, MASQUES BLANCS 

Ed. du Seuil, Paris

« N’ai-je donc pas sur cette terre autre chose à faire 
qu’à venger les Noirs du XVIIe siècle ?

Dois-je sur cette terre, qui déjà tente de se dérober, 
me poser le problème de la vérité noire ?

Dois-je me confiner dans la justification d’un angle 
facial ?

Je n’ai pas le droit, moi homme de couleur, de re-
chercher en quoi ma race est supérieure ou infé-
rieure à une autre race.

Je n’ai pas le droit, moi homme de couleur, de sou-
haiter la cristallisation chez le Blanc d’une culpabilité 
envers le passé de ma race.

Je n’ai pas le droit, moi homme de couleur, de me 
préoccuper des moyens qui me permettraient de 
piétiner la fierté de l’ancien maître.

Je n’ai ni le droit ni le devoir d’exiger réparation pour 
mes ancêtres domestiqués.

Il n’y a pas de mission nègre ; il n’y a pas de fardeau 
blanc.

Je me découvre un jour dans un monde où les 
choses font mal ; un mode où l’on me réclame de 
me battre ; un monde où il est question d’anéantis-
sement ou de victoire.

Je me découvre moi homme dans un monde où 
les mots se frangent de silence ; dans un monde où 
l’autre, interminablement, se durcit.

Non, je n’ai pas le droit de venir et de crier ma haine 
au Blanc. Je n’ai pas le devoir de murmurer ma re-
connaissance au Blanc. Il y a ma vie prise au lasso 
de l’existence. Il y a ma liberté qui me renvoie à moi-
même. Non je n’ai pas le droit d’être un Noir.

Je n’ai pas le devoir d’être ceci ou cela…

Si le Blanc me conteste mon humanité, je lui mon-
trerai, en faisant peser sur sa vie tout mon poids 
d’homme, que je ne suis pas ce « Y a bon banania » 
qu’il persiste à imaginer.

Je me découvre un jour dans le monde et je me re-
connais un seul droit : celui d’exiger de l’autre un 
comportement humain.

Un seul devoir. Celui de ne pas nier ma liberté au 
travers de mes choix.

Je ne veux pas être la victime de la Ruse d’un monde 
noir.

[…]

Le nègre n’est pas. Pas plus que le Blanc.

Tous les deux ont à s’écarter des voix inhumaines qui 
furent celles de leurs ancêtres afin que naisse une 
authentique communication. […]  »

Frantz Fanon

D
R

Note 3 Racisme.indd   26 02/10/2023   16:56



27

Avertissement : La bibliographie sur le racisme est particulièrement riche et abondante.  
La sélection proposée ici repose d’une part sur sa pertinence spécifique au sujet traité par la note,  
d’autre part sur la possibilité, pour le public, d’accéder aisément à ces références, en ligne ou en librairie.

TEXTES HISTORIQUES

CÉSAIRE, AIMÉ, Discours sur le colonialisme, Paris, 
Présence Africaine, 1955.

FANON, FRANTZ, Peau noire, masques blancs 
(1952) et « Racisme et culture » (1956) in Œuvres, 
Paris, La Découverte, 2011.

FIRMIN, ANTÉNOR, De l’égalité des races 
humaines. (Anthropologie positive), Paris, Librairie 
Cotillon, F. Pichon Successeur, Imprimeur-éditeur, 
1885.

SARTRE, JEAN-PAUL, « Orphée noir », in Léopold 
Sédar SENGHOR, Anthologie de la nouvelle 
poésie nègre et malgache de langue française, 
Paris, P. U. F., 1948.

LEIRIS, MICHEL, Race et civilisation, Paris, 
UNESCO, 1951.

UNESCO, Le racisme devant la science. Paris, 
Gallimard, 1960

ANALYSES ET CRITIQUES 
CONTEMPORAINES

BALIBAR, ÉTIENNE, « La construction du racisme », 
Actuel Marx, « Le racisme après les races », vol. 38, 
n°2, 2005, p. 11-28.

BONNIOL, JEAN-LUC, La couleur comme maléfice : 
une illustration créole de la généalogie des Blancs 
et des Noirs, Paris, Albin Michel, 1992.

BRUN, SOLÈNE et CLAIRE, COSQUER, Sociologie 
de la race, Paris, Armand Colin, 2022.

DELESALLE, SIMONE, VALENSI, LUCETTE, « Le mot 
« nègre » dans les dictionnaires français d'Ancien 
régime ; histoire et lexicographie ».  
In: Langue française, n°15, 1972. Langage et 
histoire. pp. 79-104.)

DE RUDDER, VÉRONIQUE, POIRET, CHRISTIAN 
ET VOURC’H, FRANÇOIS, L’inégalité raciste. 
L’universalité républicaine à l’épreuve,  
Paris, PUF, 2000.

DORON, CLAUDE-OLIVIER, L’Homme altéré : 
races et dégénérescence (XVIIe-XIXe siècles), Paris, 
Éditions Champ Vallon, 2016

DORON, CLAUDE-OLIVIER, et HADDAD, ÉLIE. 
« Race et histoire à l’époque moderne: »  
Revue d’histoire moderne & contemporaine 
n° 68-2, nº 2 (11 août 2021): 7 34.  
https://doi.org/10.3917/rhmc.682.0007.

GUILLAUMIN, COLETTE, « “Je sais bien mais 
quand même” ou les avatars de la notion de race 
», Le Genre humain, 1981, N° 1, nº 1, p. 55 64.

ISMARD, PAULIN, ROSSI, BENEDETTA, VIDAL, 
CÉCILE (dir.), Les mondes de l’esclavage,  
Paris, Le Seuil 2021

MEMMI, ALBERT, Le racisme, Paris, Gallimard, 1994 
[1982].

MICHEL, AURÉLIA, Un monde en nègre et blanc. 
Enquête historique sur l’ordre racial, Ed. du Seuil, 
Points, 2020.

NDIAYE, PAP, La Condition noire. Essai sur une 
minorité française, Paris, Calmann-Lévy, 2008.

NIORT, JEAN-FRANÇOIS, Le Code Noir. Idées 
reçues sur un texte symbolique, Paris, Le Cavalier 
Bleu, 2015.

REGENT, FRÉDÉRIC, « Préjugé de couleur, 
esclavage et citoyennetés dans les colonies 
françaises (1789-1848) », La Révolution française. 
Cahiers de l’Institut d’histoire de la Révolution 
française, 17 novembre 2015, nº 9.

REYNAUD PALIGOT, CAROLE, La république 
raciale: paradigme racial et idéologie républicaine, 
1860-1930, Paris, Presses Universitaires de France, 
2006, (réédition 2020)

SAADA, EMMANUELLE, Les Enfants de la colonie. 
Les métis de l’Empire français entre sujétion et 
citoyenneté, Paris, La Découverte, 2007.

SCHAUB, JEAN-FRÉDÉRIC et SEBASTIANI, SILVIA, 
Race et histoire dans les sociétés occidentales 
(XVe-XVe-XVIIIe siècle), Paris, Albin Michel, 2021.

WIEVIORKA, MICHEL 
• dir., Racisme et modernité, Paris, La Découverte, 1993.
• dir.., Antiracistes. Connaître le racisme 
et l’antisémitisme pour mieux les combattre, 
Paris, 2017.

 BIBLIOGRAPHIE

Note 3 Racisme.indd   27 02/10/2023   16:56



Hôtel de la Marine 
2, place de la Concorde

75008 Paris

www.memoire-esclavage.org

Extrait de la série XSlave 

© Gilles Elie-Dit-Cosaque

Note 3 Racisme.indd   28 02/10/2023   16:56


