
108 � Vademecum - Agir contre le racisme et l’antisémitisme

Pourquoi parle-t-on de racisme et 
d’antisémitisme ?
Si le racisme et l’antisémitisme sont deux modalités de rejet de l’autre et d’exclusion, il s’agit de 
phénomènes idéologiques dont les histoires se croisent sans se confondre et qui mettent en jeu des 
logiques en grande partie différentes. Si l’antisémitisme peut être appréhendé comme une forme 
particulière de racisme sur une période délimitée de son histoire, entre la fin du XIXe siècle et la 
première moitié du XXe siècle, les préjugés raciaux érigés en théorie scientifique et la conviction 
d’une supériorité raciale n’en ont pas toujours constitué les fondements. Des dogmes religieux 
ont pu aussi conduire à persécuter les juifs26 au cours de l’histoire, indépendamment de toute 
conception raciste au sens moderne du terme.

Il convient de distinguer les notions de racisme et d’antisémitisme pour mieux connaître les 
motivations, les discours et les manifestations qui permettent de les repérer sans équivoque.

Les distinguer ne veut surtout pas dire les opposer sur le plan éthique et politique et encore moins 
établir une hiérarchie dans l’importance qu’on leur accorde ou la gravité qu’on leur attribue. Le 
combat à mener contre ces deux formes de rejet de l’autre est le même, et doit mobiliser la même 
et indéfectible volonté. Leurs manifestations doivent être sanctionnées avec la même rigueur. Mais 
il est nécessaire de les caractériser dans leurs points communs, leurs spécificités et leurs différences 
pour les combattre avec justesse et efficacité.

Des phénomènes historiques distincts
Le rejet de l’autre en arguant de ses différences essentialisées, que ce soit par peur ou par mépris, 
est observable depuis toujours dans les sociétés humaines.

On peut classer ces phénomènes comme suit :

	● la xénophobie, est un terme englobant, qui désigne le rejet de « l’étranger », de celui qui est vu 
comme « différent ».

C’est un phénomène universel, lié à l’ethnocentrisme des sociétés les plus anciennes jusqu’aux 
sociétés contemporaines. Il vise aussi bien des étrangers « lointains » (les « Chinois » pour les 
Européens et inversement) que proches (les immigrés italiens appelés « Ritals » de manière 
péjorative par exemple). La xénophobie est souvent liée à la peur d’une « invasion » économique. 

	● le racisme27 au sens propre est une forme moderne de xénophobie qui se caractérise par ses 
prétentions scientifiques et s’attache aux caractéristiques biologiques (ou prétendues telles) 
des groupes humains : couleur de la peau par exemple. En tant que pensée structurée, ou 
idéologie, il fut théorisé au XIXe siècle selon le principe de la hiérarchisation/exclusion. À la suite 
de la classification des espèces vivantes par les savants du XVIIIe siècle, ceux du siècle suivant 
s’appuyèrent sur la notion de « race » pour décrire, expliquer et justifier la diversité humaine. 
Ils se mirent à classer et déterminer des « races » en se fondant sur les visions dépréciatives qui 
venaient légitimer l’expansion de la domination européenne dans le monde.

26. �Dans une note de bas de page, en introduction de son livre, La citoyenneté à l’épreuve. La démocratie et les juifs 
(Gallimard 2018), Dominique Schnapper énonce le parti qu’elle a adopté d’écrire le nom « juif » avec une minuscule : 
« Je me suis retrouvée devant le problème classique de la graphie dans la langue française. Étant donné que les 
noms de peuple politique prennent une majuscule et les noms de religion une minuscule, faut-il écrire les Juifs ou 
les juifs ? – ce qui implique un choix sur la définition du judaïsme, peuple ou religion. J’ai écrit les juifs, parce qu’il 
faut choisir, mais cela n’implique aucune conception de ce qu’est le judaïsme entre peuple et religion. Le même 
problème existe pour la communauté qui pourrait prendre une majuscule quand elle désigne l’entité politique 
d’avant la modernité. Là aussi, j’ai opté arbitrairement pour la minuscule ». Nous faisons nôtre, ici, ce point de vue 
puisque dans notre pays le judaïsme est considéré comme une religion. 

27. �Voir « Racisme » in Pierre-André Taguieff (dir), Dictionnaire historique et critique du racisme, Paris PUF, 2013



Vademecum - Agir contre le racisme et l’antisémitisme � 109

Ils construisirent alors des représentations qui établissaient une hiérarchie entre les races en 
prétendant que chacune serait le résultat de caractères héréditaires immuables, non seulement 
physiques, mais aussi moraux, intellectuels et psychologiques. C’est ainsi qu’au XIXe siècle la 
notion de « race » devient la clef explicative des rapports entre les sociétés et leurs évolutions28.

	● l’antisémitisme a une longue histoire qui lui est propre. Dès l’antiquité pré-chrétienne, la haine 
antijuive, colorée de mépris, se manifeste mais relève plutôt de la xénophobie, ce qui justifie 
qu’on parle de la judéophobie antique. En effet, la forme spécifique de l’antijudaïsme dont les 
sociétés modernes sont les héritières se développe à la suite de l’expansion du christianisme. 
Ainsi, les penseurs du christianisme, dès les Pères de l’Église  - tels saint Augustin (354-430 ap. 
JC.) et saint Jean Chrysostome (344/349-407) -, ont formulé une doctrine du ressentiment et 
du mépris, faisant des Juifs un peuple déicide qui persiste dans l’erreur en se refusant à 
comprendre le message christique et en s’obstinant à attendre un messie déjà advenu. Si 
l’antijudaïsme chrétien est aujourd’hui récusé par la grande majorité des obédiences chrétiennes, 
en particulier par l’église catholique romaine (Vatican II), il a marqué profondément l’inconscient 
collectif occidental. 

Les juifs furent néanmoins tolérés dans les sociétés chrétiennes médiévales, mais dans une 
situation de relégation juridique et sociale qui oscilla entre des périodes d’accalmie et des 
irruptions de violence (massacres à partir de la fin du XIe siècle, expulsions). Cette culture du 
ressentiment fut entretenue pendant des siècles. Même si elle était justifiée jusqu’au XVIIIe 
siècle par des arguments théologiques et religieux, dès le XVe siècle en Espagne, la question de 
« la pureté du sang » (la « limpieza de sangre ») introduisit l’idée d’une transmission héréditaire 
de la culpabilité. Un chrétien devait prouver qu’il n’avait pas d’ascendance juive pour accéder à 
certaines charges. Le rejet ne se faisait plus seulement sur une base religieuse, mais encore sur 
une base « raciale », c’est-à-dire en considération d’un lignage « pur ». La conversion et le baptême 
ne lavaient pas de l’opprobre. 

Au XIXe siècle, le choc de la modernité (politique, économique et sociale) a donné naissance à 
une série de mythes. La caractéristique de la « race » juive devient celle de l’usurier aux griffes 
fourchues, qu’il soit pauvre (Le Marchand de Venise29) ou banquier (caricatures de Daumier par 
exemple). Un faux, intitulé « Les Protocoles des sages de Sion », fabriqué par une officine tsariste 
de réactionnaires antijuifs russes, fit état d’une prétendue conférence des dirigeants du judaïsme 
mondial menant un complot dans le but de s’emparer des leviers de commande de l’univers, 
en manipulant les rouages de la démocratie. Publié en Russie en 1905, le document vit son 
audience se développer après la Première Guerre mondiale. Il a été largement diffusé en Europe 
et aux États-Unis. Cette idée de complot constitua un peu plus tard le cœur de la vision nazie du 
monde et mena à l’extermination des juifs. Ce faux célèbre est toujours édité et continue ainsi de 
circuler, en particulier dans certains pays arabo-musulmans. 

L’antisémitisme contemporain se nourrit en effet, encore aujourd’hui, des conflits politiques, 
en particulier au Moyen-Orient, ou des crises économiques et sociales. Phénomène en 
mutation constante, il est inscrit dans l’inconscient collectif et se retrouve dans des expressions 
d’extrême-droite (négationnisme, qui est le fait de nier la réalité des chambres à gaz nazies et de 
l’extermination dans les centres de mise à mort), mais aussi d’extrême-gauche (expression d’une 
hostilité de principe à l’existence de l’État d’Israël. Souvent, l’antisionisme véhicule des clichés 
antisémites et soutient que tous les juifs seraient complices des atteintes portées par l’État juif 
aux droits des Palestiniens). 

L’antisémitisme est donc protéiforme et dispose d’arguments plus complexes que le racisme qui 
invoque des caractéristiques physiques et des différences culturelles essentialisées pour exclure 
des populations de l’humanité. 

Tandis que l’antisémitisme renvoie à une vision du monde dans laquelle les juifs incarnent le mal 
et l’ennemi absolu30, le racisme repose sur une conception de l’humanité divisée et hiérarchisée 
en races ou en cultures. Les conséquences de ces deux conceptions ne sont pas les mêmes31.

28. Voir aussi : https://www.reseau-canope.fr/eduquer-contre-le-racisme-et-lantisemitisme/racisme.html
29. Titre de la pièce de théâtre de Shakespeare écrite entre 1596 et 1597.
30. �Cf. Léon Poliakov, Histoire de l’antisémitisme, tome IV, L’Europe suicidaire 1870-1933, Calmann-Lévy, 1994.
31. �Voir aussi : https://www.reseau-canope.fr/eduquer-contre-le-racisme-et-lantisemitisme/antisemitisme.html



110 � Vademecum - Agir contre le racisme et l’antisémitisme

Des discours et manifestations de nature différente 
Le racisme tel que défini ici (Cf.supra) exprime le mépris plus ou moins haineux de tous ceux 
dont on considère qu’ils appartiennent à un groupe défini comme racialement inférieur. Ces 
considérations sont alimentées par un sentiment de supériorité chez celui qui les véhicule. S’il 
rejette l’autre, le raciste ne considère pas pour autant qu’il exercerait une domination diabolique. 

L’antisémitisme (Cf. définition supra) témoigne, quant à lui, d’un sentiment, le plus souvent 
inconscient, de frustration, vis-à-vis des juifs ou des personnes vues comme telles. En effet, si le 
raciste considère que les populations qu’il dénigre pour leurs différences perceptibles seraient 
inférieures, l’antisémite est animé par une peur, doublée de jalousie, alimentée par l’idée 
que les juifs, nécessairement vus comme intellectuellement, politiquement, socialement et 
économiquement dominateurs, représenteraient une menace vitale. Les juifs seraient d’autant plus 
dangereux qu’ils sont invisibles (on ne peut les différencier physiquement). La haine antisémite se 
nourrit d’une fascination obsédante à l’égard de l’objet de son exécration, qu’on ne retrouve pas 
toujours dans le racisme qui cible d’autres populations.

Si le racisme réduit les personnes à des caractères immuables, physiques ou moraux, et les assigne 
ainsi abusivement à une identité fantasmée, l’antisémitisme se nourrit aussi de stéréotypes sur 
les juifs, mais y ajoute l’idée que tous les juifs seraient intrinsèquement animés par une volonté 
collective, partagée par chacun d’entre eux, de nuire à une population, à un pays ou au monde, 
dans le but d’en tirer profit, voire de les détruire. 

Les juifs chercheraient en effet systématiquement à déstabiliser les cadres politiques, sociaux et 
économiques des pays où ils sont installés afin de se les approprier. Il leur faudrait dominer tous les 
autres en se prétendant « le peuple élu ». 

L’antisémitisme est donc lié à l’idée de conspiration : dans l’imaginaire antisémite, les juifs, dans 
leur ensemble, forment une communauté cohérente et soudée (« ils s’entraident », « se tiennent les 
coudes »), œuvrant de manière concertée et nocive. 

Ce fantasme du complot donne naissance à une pensée et à un discours diabolisants, voire 
criminogènes. La démonologie qui en résulte (les juifs sont l’image du Diable, c’est-à-dire du Mal 
sécularisé) est propre à l’antisémitisme. Elle se retrouve dans des visions politiquement élaborées 
qui attribuent au prétendu complot juif la volonté de prendre le contrôle du monde ou de le 
déstabiliser (la forme moderne en est aujourd’hui le « complot sioniste mondial »). Cette idée de 
complot ou de conjuration est omniprésente dans le discours antisémite alors qu’elle n’existe que 
rarement, en Occident, dans les autres types de discours raciste.

L’antisémitisme a une dimension globalisante et paranoïaque qu’on ne retrouve pas dans d’autres 
manifestations de racisme.

Une spécificité de l’antisémitisme : sa plasticité
L’antisémitisme ne cesse de muter et de s’adapter aux différents contextes qu’il rencontre. Ainsi, 
on peut reprocher aux juifs d’être riches comme on a pu dire d’eux qu’ils étaient sales et loqueteux ; 
on a pu leur reprocher d’être sans attaches nationales (cosmopolites) et leur faire grief de leurs 
attachements nationaux (la France, Israël…) ; on a rêvé de s’en débarrasser (première moitié du 
XXe siècle) et on s’agace aujourd’hui de leur statut de victimes de la Shoah, qui les ferait entrer 
en « concurrence déloyale » avec les autres victimes de l’histoire occidentale (esclaves, colonisés). 
Cette plasticité est une spécificité de l’antisémitisme. 

L’antisémite a besoin des juifs pour alimenter sa haine et se consoler de ses frustrations (il n’est pas 
responsable de ses échecs, puisque tout est de la faute des juifs). 

Si les juifs n’existaient pas, disait Jean-Paul Sartre, l’antisémite les inventerait. C’est ainsi que le 
régime communiste moribond, en Pologne, où il n’existe quasiment plus de juifs depuis la Seconde 
Guerre mondiale, avait prêté des ascendances juives à ses intellectuels dissidents.



Vademecum - Agir contre le racisme et l’antisémitisme � 111

L’antisémitisme au nom de l’égalité et de l’antiracisme
L’antisémitisme actuel se pare volontiers des habits de l’égalité et de l’antiracisme.

Les antisémites contemporains justifient en effet leur attitude par des arguments en apparence 
logiques :

	● Il ne faudrait pas distinguer racisme et antisémitisme. Pourquoi le racisme anti-juif serait-
il moralement plus condamnable que les autres ? Ne serait-ce pour attirer la protection des 
pouvoirs publics sur une seule catégorie de victimes ?

Le discours du « deux poids deux mesures » s’inscrit dans cette logique : on en ferait davantage 
pour les juifs, dans la lutte contre le racisme, en mettant en exergue l’antisémitisme dans le seul 
but de faire des juifs les « protégés » de la République. 

	● Réciproquement, si la République tient à distinguer racisme et antisémitisme, ce serait afin 
de s’attirer les faveurs des juifs perçus comme exerçant une influence politique déterminante. 
Revient ainsi dans l’actualité l’idée de la « République juive », c’est-à-dire contrôlée et « vendue » 
aux juifs, chère à Édouard Drumont et aux antisémites de la fin du XIXe siècle.

Le discours qui vise à abolir toute distinction entre racisme et antisémitisme invoque donc 
apparemment des valeurs positives comme l’égalité et l’antiracisme, ce qui peut troubler des 
personnes de bonne foi. Celles-ci peuvent en effet être sensibles au raisonnement suivant : tout 
comme les individus et les peuples sont égaux, il n’y aucune raison de distinguer les racismes, 
car cela reviendrait à établir une hiérarchie entre eux en accordant un traitement privilégié aux 
victimes de l’antisémitisme. Puisqu’il faut un traitement égal, nul besoin de distinguer.

Au nom de cette égalité dans l’antiracisme, certains font valoir que l’antisémitisme serait la haine 
des « sémites » et que les juifs ne seraient pas les seuls « sémites ». 

Deux éléments sont à rappeler à cet égard : 

	● Le terme « antisémitisme » a été forgé en 1879 en ne visant que les juifs affublés, selon une vision 
raciste, de caractères ethnico-culturels propres et immuables et n’a jamais concerné que les juifs.

	● Les antisémites ont inventé de toutes pièces la « race sémitique » et les peuples « sémites » à partir 
d’une réalité linguistique et non biologique : les langues sémitiques (araméen, arabe, hébreu par 
exemple). Celles-ci sont parlées par divers peuples largement brassés par l’histoire, à l’instar des 
langues indo-européennes.

On peut donc aujourd’hui véhiculer des considérations qui relèvent de l’antisémitisme au nom de 
l’égalité. Aussi est-il important de faire la distinction entre racisme et antisémitisme et d’expliquer 
pourquoi celle-ci se justifie.

Depuis le début des années 2000 et la conférence de l’ONU à Durban sur le racisme, l’antisémitisme 
se pare volontiers des habits de l’antiracisme. 

Pour un certain antiracisme, la volonté d’une partie des juifs de continuer à vivre selon leurs 
traditions et à préserver ce qu’ils considèrent être leur identité (ou leurs identités) serait porteuse, 
par essence, d’intolérance et de rejet de l’Autre.

Les promoteurs de cette vision affirment que, loin d’être racistes, ils combattent une forme 
contemporaine de racisme que serait le sionisme. C’est ainsi qu’un discours de haine peut être 
tenu contre l’État d’Israël, vu comme État « raciste » par excellence, et contre le sionisme considéré 
comme un racisme en actes. L’exaltation de la tolérance et de l’antiracisme, dans le discours néo-
progressiste, se retourne contre le particularisme juif, contre l’idée même qu’il puisse y avoir un État 
qui se réclame d’une identité propre.

En réalité, l’idée que l’État juif en particulier et les juifs en général seraient racistes n’est que la 
reprise d’un thème antisémite longtemps développé dans le passé, la « haine du genre humain ». 



112 � Vademecum - Agir contre le racisme et l’antisémitisme

C’est au nom même de la lutte contre le racisme que peut s’exprimer aujourd’hui la haine antijuive. 
Il s’agit d’une spécificité de l’antisémitisme contemporain.

C’est donc sous l’apparence d’un combat vertueux que s’inscrit cette nouvelle forme 
d’antisémitisme. Il est ainsi plus difficile d’identifier les expressions de l’antisémitisme tel qu’il a été 
analysé par les historiens. Aussi est-il d’autant plus nécessaire d’exercer une vigilance sur ce type de 
manifestations insidieuses, qui s’expriment sous couvert de postures égalitaires et peuvent leurrer, 
voire séduire des personnes de bonne volonté.  

Le Conseil des sages de la laïcité 
Juillet–Octobre 2020




