
Conçue par Ali Guessoum, l’exposition « Y’a Pas Bon Les Clichés » propose, avec justesse et humour, une vision déca lée 
des stéréotypes les plus répandus en France. Femmes, Noirs, Arabes, Moyen-orientaux, immigrés, Musulmans, l’Autre 
est souvent le responsable de bien des maux… ou sert à le faire croire, une diversion bienvenue, un exutoire de choix et 
un écran de fumée fort utile dans ce climat social et économique tendu.  

Véhiculée par les médias, les politiques ou encore la publicité, la représentation stéréotypée d’un immigré source de 
problèmes nourrit les imaginaires. Par le prisme de l’histoire et de la mémoire, l’exposition décompose et éclaire les 
mécanismes de construction de ces préjugés. Grâce au détournement d’affiches, d’objets publicitaires et de codes 
graphiques, transformés en éléments identitaires communs, «  Y’a Pas Bon Les Clichés  » souligne l’apport culturel, 
économique et social des Français venus d’ailleurs et l’importance d’une histoire trop souvent ignorée.

De l’Empire colonial à la Marche des Beurs, des tirailleurs aux travailleurs, du résident au Musulman, Ali Guessoum pose 
un regard inédit sur la mémoire et le parcours des immigrés, des étrangers, des Autres Français, sur les terres de cette 
« Douce France » pas toujours accueillante…

REMEM’BEUR 

Avec l e sou t i e n de : 

REMEM’BEUR 
L’EXPRESS ION ARTIST IQUE AU SERVICE DE LA MÉMOIRE DE L’ IMMIGRATION

Créée en 2011, l’association Remem’beur met en valeur les richesses méconnues du patrimoine culturel de l’immigration et de ses 
populations en France. Remem’beur souhaite redonner aux étrangers et Français venus d’ailleurs, une place dans l’Histoire culturelle, 
politique et militante de notre pays et lutter ainsi contre le racisme et les discriminations. Grâce à une approche originale combinant 
sciences humaines, créations artistiques et réinterprétations de codes culturels communs, Remem’beur restitue et diffuse par le biais 
d’événements (expositions, films animés, concerts, documentaires, rencontres et lectures), les richesses d’une culture en partage, afin 
d’en inscrire pleinement les visages et les histoires dans le grand album de famille français.

Au fil des années, l’association a imaginé et produit plusieurs expositions et une boîte à outils qui permettent de sensibiliser à la fois le 
grand public, les scolaires et les professionnels. 
L’association travaille en étroite collaboration avec des sociologues, des historiens, des universitaires, des écrivains, des illustrateurs, 
des pédagogues, des scénographes ainsi qu’avec de nombreux partenaires associatifs et institutionnels. 
L’association affiche clairement sa double identité artistique et culturelle et sa vocation sociétale. C’est pourquoi au départ de ses 
actions de sensibilisation, il y a toujours un projet de création. 
Le propos à la fois artistique et engagé sur la société et l’histoire françaises permet d’aborder de manière distanciée les problématiques 
de la discrimination, du racisme, de la tolérance, de la liberté d’expression, de l’égalité des chances. Il permet également l’acquisition 
de vocabulaire, l’apprentissage du sens critique, de l’argumentation, de l’expression de soi et le décryptage de ses émotions.
Enfin elle participe à l’apaisement, la cohésion et à la construction du vivre ensemble.

11 rue des Solitaires - 75019 Paris - 01 75 50 44 27 - remembeur2@gmail.com
www.remembeur.com

Y’A PAS BON LES CLICHÉS !



Cette expression, devenue d’usage populaire, a pris un sens péjoratif au fil du temps. Qu’elle trouve son origine dans 
la réalisation du palais de l’Alhambra ou dans l’imperfection que tout artisan doit mettre dans son œuvre pour ne 
pas froisser son dieu, elle n’en est pas moins devenue aujourd’hui synonyme de travail bâclé.  La construction des 

stéréotypes ethniques des travailleurs immigrés ne date pas d’hier. Résultat direct des recrutements dans les colonies 
françaises dès le début du XXe siècle, en recherche d’une main d’œuvre docile et corvéable pour les usines, les mines ou 
les huileries, ces préjugés résonnent, aujourd’hui encore, dans l’inconscient collectif.



Bien que les guerres de décolonisation soient achevées depuis longtemps, la guerre des mémoires reste à vif dans 
une France postcoloniale, refusant la « repentance » ou exaltant le rôle positif de la colonisation. Souvent imprégné 
de condescendance, le discours de l’ex-Empire à l’égard de ses anciennes colonies ne parvient pas toujours à 

apaiser les mémoires divisées, d’un passé encore douloureux.



Les populations « indigènes », maghrébines, africaines et asiatiques, combattent sous le drapeau français lors des deux 
guerres mondiales mais aussi de la conquête du Maroc, de la guerre d’Indochine ou encore de la guerre d’Algérie. 
Tirailleurs, zouaves, spahis, harkis, des milliers de soldats coloniaux sont ainsi envoyés au combat pour l’Empire ou 

réquisitionnés comme travailleurs. L’inégalité de traitement entre les soldats indigènes et les autres perdure jusqu’à nos 
jours, et l’alignement des pensions entre les anciens combattants coloniaux et leurs homologues français ne fut envisagé 
que récemment.



Dans les écoles de l’Empire colonial, le mythe de « nos ancêtres les Gaulois » est enseigné aux enfants tandis que les 
soldats coloniaux se battent sous le drapeau français. Pendant longtemps, la France n’a pas reconnu leur rôle, tout 
comme elle a ignoré les différentes vagues de migrations successives, peuples d’Europe ou d’ailleurs venus travailler, 

vivre, s’installer…et devenir Français.



Au cours des siècles, de nombreux mots ont été empruntés à la langue arabe et intégrés au langage courant. Héritage 
des échanges entre populations depuis plusieurs siècles, ces mots témoignent du rayonnement de la culture arabe, 
notamment dans le domaine scientifique, mais aussi des emprunts réalisés lors de périodes plus récentes, comme la 

colonisation.



Le passage d’une immigration masculine du travail perçue comme ponctuelle et éphémère par les autorités, à 
une installation durable et au regroupement familial des années 70, n’est pas vécu sans heurts. Les mesures 
prises pour contrôler les flux migratoires, à partir de 1974, accompagnent les crispations de la société française à 

l’égard des Maghrébins en général, et des Algériens en particulier. On parle désormais de « colonisation algérienne », 
l’incompréhension est totale face à ces Algériens qui ont voulu leur indépendance, mais qui continuent à venir en France. 
Dès lors, le contrôle et la réglementation de l’immigration ne cesseront de se durcir.



Le parti socialiste a longtemps eu tendance à considérer que le vote des Français, enfants d’immigrés ou des étrangers 
naturalisés, lui était totalement acquis.  Depuis la Marche de 1983, la gauche a structuré, parachuté et verrouillé une 
organisation dédiée à favoriser la captation d’un vote, au final pas toujours si évident à obtenir. Malgré ce réservoir 

électoral « acquis », le parti socialiste ne portera aucun ministre ou secrétaire d’Etat issus de la diversité au pouvoir…
C’est au final la droite qui le fera en 2002 et il faudra attendre 2007 et la nomination de Rachida Dati au poste de garde 
des Sceaux, pour qu’une personnalité politique, née de parents immigrés maghrébins, occupe une fonction régalienne au 
sein d’un gouvernement français.  À l’instar du reste de la population, les « Beurs de France » peuvent partager, voter et 
défendre des opinions se déroulant d’un bout à l’autre de l’échiquier politique. La Gauche, revenue au pouvoir depuis, ne 
s’empresse toujours pas de donner le droit de vote aux étrangers résidants sur son sol, et ce malgré une promesse de 
campagne…



Spécimen

Le racisme
tue

Avec les Trente Glorieuses, le besoin en main d’œuvre immigrée, essentiellement d’origine nord-africaine, s’accroît. 
La ghettoïsation est en marche et les cités HLM se peuplent dans les années 60 et 70 de ces « étrangers », anciens 
colonisés et nouveaux immigrés. Si la montée du racisme accompagne les lendemains de la décolonisation, la crise 

du logement et la nouvelle visibilité de cette immigration exacerbent les tensions et avivent les hostilités.  Les violences 
policières se multiplient ainsi que les « chasses à l’Arabe ». On dénombre entre 1971 et 1977, soixante-dix meurtres 
d’Algériens, demeurés quasiment tous impunis...Les crimes racistes se poursuivront dans les années 80, tout comme les 
actes xénophobes se multiplieront dans les décennies suivantes.



La question de l’Islam en France ne date pas d’hier. Si la pratique du culte musulman était encouragée au sein des 
forces coloniales, avec l’organisation et le soutien des fêtes religieuses par les autorités militaires, il n’en va pas de 
même en dehors de l’armée.  Avec l’installation durable des immigrés musulmans et leur enracinement en France, 

les lieux de culte vont se multiplier dans les années 70 et 80. La religion musulmane va alors devenir le sujet de nombreux 
fantasmes et polémiques, jusqu’à ce que sa pratique soit perçue à la fin des années 80, comme un frein à l’intégration,  
à l’assimilation puis à l’inclusion…La religion musulmane cristallise les tensions, et la question de son incompatibilité avec 
la République ne cesse d’être posée.



En 1989, les premières affaires du « voile » à l’école éclatent et ne cesseront d’alimenter les débats politiques et 
médiatiques de la décennie suivante, jusqu’au vote d’une loi en 2004.  La condition de la femme, les moutons dans la 
baignoire, les attentats, les talibans, les minarets, le port de la burka, les hamburgers halal sont autant de thèmes qui 

viennent nourrir une islamophobie en pleine croissance.



Pourquoi conforter la vision d’un monde guidé par un seul schéma ?  Modèle patriarcal pour les uns, absence de 
représentation pour les autres, l’essentiel n’est-il pas d’accorder à chacun le respect de ses croyances et intimes 
convictions ? Une précieuse liberté de penser et de rêver.



Ressources naturelles, matières premières, terres, réservoir inépuisable en main d’œuvre et en chair à canon, la 
France a longtemps considéré l’Afrique comme son terrain de jeu personnel…La « Françafrique » a ensuite succédé 
aux temps des colonies.  Aujourd’hui, ces relations perdurent au détriment de la démocratie, mais pas à celui des 

caisses de l’Etat. Les compagnies internationales continuent de piller les ressources de l’Afrique, tandis que les ballets 
incessants de migrants viennent alimenter le bassin méditerranéen et l’Europe en drames humains.



Scène de rue - Où l’on voit des enfants offrir une banane à une femme noire, la foule s’agite et scande « C’est pour qui 
la banane ? C’est pour la guenon ! ». Les adultes regardent d’un œil fièrement attendri leur marmaille. Les Unes des 
journaux affichent un humour franchouillard exhumé des placards poussiéreux du « Y’a Bon Banania » et du « temps 

béni des colonies », filant la métaphore simiesque jusqu’au bout de l’obscène. En face, le silence est assourdissant et le 
chœur des indignations tarde à s’élever pour condamner d’une voix unanime l’ignominie.
Non. Cette scène n’est pas extraite d’un film historique ou de fiction. En 2013, la personne qui reçoit quotidiennement ce 
tombereau d’immondices est notre Garde des Sceaux, Christiane Taubira, ministre d’une République où tous sont égaux…
La bêtise crasse de certains individus, leur haine abjecte directement issue d’un autre âge, où la théorie des races et la 
soi-disant supériorité de l’homme blanc, servaient à justifier la domination coloniale...tout cela est aussi effarant que la molle 
défense du principe d’Égalité par les politiques, les personnalités et la société dans son ensemble. 
Une société où la parole est si désinhibée que le racisme est totalement banalisé.



A l’heure d’un certain obscurantisme définissant l’amour d’un pays par ce qu’un individu boit ou mange, posons-nous  
la question suivante : Est-ce que la citoyenneté ou le sentiment d’appartenance à une nation se caractérisent 
uniquement par les modes de consommation alimentaire de cette personne ?

Vous avez 30 secondes pour y répondre. Top.



Dans la recherche perpétuelle du bouc émissaire parfait, une vague d’immigrés chasse l’autre. Du massacre des 
Italiens à Aigues-mortes en 1893, au jeu de mots de Jean-Marie Le Pen évoquant la « Romenade » des Anglais à 
Nice, chaque génération a son « Étranger » à désigner à la vindicte populaire.

prod
Note
retirer le trait vertical



Depuis quelques années, le jeu de la parole décomplexée s’intensifie. La surenchère est de mise et plus la droitisation 
politique de la société s’accentue, plus les amalgames sont légions.
La banalisation d’un discours stigmatisant et le fantasme de l’arabe islamiste, poseur de bombe engoncé dans un 

communautarisme d’un autre âge, s’écrivent chaque jour un peu plus sur la grille des consciences populaires.



Le mythe du complot juif se dessine dès le XIXe siècle et c’est à partir de la diffusion du faux antisémite des « 
Protocole des Sages de Sion », au début du siècle suivant, que cette théorie conspirationniste gagne du terrain.  
Avec sa lecture particulière de l’Histoire et son interprétation pour le moins orientée, le thème du Juif avide 

de dominer le monde devient l’un des principaux fondements idéologiques de la judéophobie. La figure fantasmée 
et stéréotypée d’un Juif sournois manipulant et agissant en sous-main devient la grille de lecture d’événements 
bouleversant l’ordre mondial, telles que les révolutions, guerres et crises économiques.  Criminalisé, diabolisé et accusé 
de tous les maux, le Juif devient l’incarnation du mal, à la source de toutes les dérives et souffrances. Un moyen pour les 
tenants de la théorie du complot de justifier leur antisémitisme...



Les conséquences des discriminations sont désastreuses pour ceux qui les subissent. Qu’elles soient basées sur 
l’origine, l’âge, l’apparence physique, le handicap, la religion, l’orientation sexuelle, le genre, le territoire, elles n’en font 
pas moins patiemment œuvre de destruction, conduisant leurs victimes à la relégation, au sentiment d’exclusion et au 

manque de confiance, et produisant des effets dévastateurs sur leur vie professionnelle et personnelle...



Nombre record de morts en Méditerranée, durcissement des contrôles aux frontières européennes, montée de la 
xénophobie et remise en question du droit d’asile, alors que la crise des réfugiés atteint son paroxysme, la question 
des droits de l’homme se pose avec acuité.  Poussés à l’exil par les conflits et guerres qui déchirent la Syrie, la 

Libye, le Yémen, le Soudan, la Somalie ou encore le Nigéria, des hommes, femmes et enfants se heurtent aux portes de 
pays qui détournent le regard de leur détresse. En France, l’ambiance devient nauséabonde, des maires se disent prêts à 
accueillir des réfugiés, mais uniquement de confession catholique. Les débats à l’Assemblée nationale sont houleux quant 
à l’éventuel accueil de migrants sur le territoire national, tandis que la décision de démanteler la Jungle de Calais est prise 
fin 2016... Quelques mois après, malgré la pression policière pour empêcher la création de nouveaux camps, des centaines 
de migrants sont de retour, dans l’espoir de gagner l’Angleterre. Pendant ce temps, les militants qui, par humanité, apportent 
leur aide aux migrants dans la vallée de la Roya notamment, sont poursuivis en Justice.



En France, la présence des premiers groupes de « bohémiens » est relatée dès le XVe siècle. Le mot gitan trouve son 
origine dans l’appellation « Egyptien », dont ils se voient affublés et la traduction espagnole « gitano ». A la fois objet 
de rejet et de fascination, les Gitans nourrissent les fantasmes quant à leur mode de vie, leurs pratiques et coutumes. 

Composé de plusieurs populations, parmi lesquelles figurent Gitans, Manouches, Tziganes, Bohémiens et Roms, l’unité de 
ce peuple naît du regard que porte sur lui ceux qui y sont extérieurs. Victimes d’ostracisme et de rejet, l’histoire des Gitans 
est émaillée de violences. Ainsi, lors de la Seconde guerre mondiale et du génocide, on estime qu’entre 500 000 et  
1 million de Tsiganes périrent. Aujourd’hui encore, l’hostilité à l’égard des Roms est vive.  Refus de la misère, les propos et 
les comportements anti-roms se multiplient depuis 2010, reflet d’un rejet multiséculaire qui semble avoir encore de beaux 
jours devant lui...



L a construction des stéréotypes naît lors de la conquête coloniale. Progressivement une typologie des ethnies est 
théorisée. Les diverses populations colonisées se voient revêtues de caractéristiques présupposées. De la force noire 
rieuse, à la sournoiserie arabe, en passant par le mystère jaune, une classification s’opère et sert, entre autres, de 

référentiel lors du recrutement des travailleurs et soldats coloniaux.  Au sein de ses préjugés, l’image du soldat noir, féroce 
mais loyal, sera popularisée par une marque de chocolat en poudre qui n’hésite pas, dès 1915, à orner ses produits de la 
figure du brave tirailleur sénégalais.  Une utilisation mercantile de la Force noire mobilisée dans les tranchées de la Grande 
guerre.



ILS SONT CEINTURE NOIRE DU RACISME, 
ET S’ATTAQUENT À LA COMMUNAUTÉ ASIATIQUE.

CHINADOWN 
LE VERY BAD TRIP

Depuis le début des années 2010, la communauté asiatique en particulier chinoise, n’aura cessé de se mobiliser 
afin de dénoncer les agressions racistes dont elle est victime. Le 20 juin 2010, dans un Belleville en « ébullition » 
sur fond de tensions intercommunautaires, 10 000 personnes descendirent dans la rue pour rompre le silence et 

exiger que cesse la violence. Pourtant, malgré cette très forte mobilisation, une nouvelle agression sera commise un an 
après sur le jeune Jiang Hu, tombé dans le coma sous les coups de ses assaillants dans la nuit du 29 mai 2011. Plus de 
20 000 manifestants défileront alors en réaction le 19 juin 2011, à l’appel du collectif Associations asiatiques de France 
pour réclamer « la sécurité pour tous ». Parallèlement, les agressions se sont déplacées en Seine-Saint-Denis, imbibées 
de clichés et préjugés racistes qui étiquettent les Asiatiques comme « riches avec beaucoup de liquide sur eux ». La mort 
de Zhang Chaolin, un couturier chinois agressé par 3 personnes le 7 août 2016 dans une rue d’Aubervilliers va amplifier 
le ras-le-bol d’une communauté désespérée par l’inertie et le silence des pouvoirs publics. Des dizaines de milliers 
d’associations chinoises du collectif d’associations chinoises défilent le 4 septembre 2016 pour sensibiliser l’opinion 
publique sur leur insécurité « invisible » en brandissant des slogans tel que « fraternité, oui, agression non ! ».

prod
Note
à l'appel du Collectif des associations asiatiques de France



Dans la nuit du 24 au 25 avril 2020, en Seine-Saint-Denis, un individu de nationalité égyptienne, soupçonné de vol 
aggravé, est pris en chasse par les services de police. Il tente, en vain, de leur échapper en se jetant dans la Seine.  
Lorsque la victime interpellée est sortie de l’eau, un des policiers lance à ses collègues hilares : « Un bicot, ça ne 

nage pas ! ». S’en suit l’éclat de rire généralisé de la dizaine de policiers présents sur place, et l’un d’eux rétorque : « Ça 
coule ! tu aurais dû lui attacher un boulet au pied ». Cette scène glaçante filmée depuis une fenêtre par un habitant, n’est 
pas sans rappeler certaines heures sombres de l’Histoire... Le 17 octobre 1961, en pleine guerre d’Algérie, des dizaines 
de milliers d’Algériens manifestent pacifiquement contre le couvre-feu qui les vise depuis le 5 octobre, et la répression 
organisée par le Préfet de Police Maurice Papon.  La réponse policière sera terrible : des dizaines d’Algériens, peut-être 
entre 150 et 200, seront exécutés, et certains corps retrouvés jetés dans la Seine. Pendant plusieurs décennies, la mémoire 
de cet épisode majeur de la guerre d’Algérie sera occultée.

prod
Note
Cette scène glaçante = à la ligne



Dans les années 60, l’immigration devient un problème et l’immigré une figure symbolique autour de laquelle les 
haines et les fantasmes vont se cristalliser. Bouc émissaire responsable de tous les maux, de la crise économique au 
vandalisme, l’immigré va devenir un argument de poids dans les campagnes électorales des années 70 à nos jours.  

L’étranger, comme vecteur d’insécurité, devient le moteur électoral de certains partis, n’hésitant pas à jouer les cartes de la 
xénophobie et du racisme pour conquérir les votes. 



Le hasard de la naissance n’empêche pas l’amour de sa terre d’accueil, ni l’envie de s’y épanouir.  De nombreux 
individus venus d’ailleurs sont aujourd’hui Français. Ils travaillent, produisent de la valeur ajoutée, payent leurs 
impôts…et adhérent aux valeurs républicaines et citoyennes. Ils enrichissent également la Nation, par l’apport de leur 

double culture, leur créativité, leur parcours et leurs arts. Certains des plus grands artistes français étaient, à l’origine, des 
étrangers…

prod
Note
adhèrent


